وَمَا أَنزَلْنا عَلَى قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِن جُندٍ مِن أَلسَّمَآ وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ ﴿ إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَلِحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَلِمِدُونَ ٣٠ يَحَسَّرَةً عَلَى ٱلْعِبَاذِ مَا يَأْتِيهِ مِن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْ زِءُونَ اللَّ اللَّهُ يَرُواْ كُمْ أَهْلَكُنَا فَبْلَهُم مِّن ٱلْقُرُونِ أَنَّهُمْ إِلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ اللَّ وَإِن كُلُّ لَّمَّا جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ اللَّ وَءَايَةٌ لَمُّهُ ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْتَةُ أَحْيَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّاتٍ مِّن نَجْيب لِ وَأَعْنَابِ وَفَجَّرْنَا فِيهَا مِنَ ٱلْعُيُونِ ١ ﴿ لِيَأْكُلُواْ مِن ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِم أَفَلَا يَشْكُرُونَ الله سُبْحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزُوكِ عَ كُلُّهَا مِمَّا تُنْإِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ اللَّ وَءَايَةٌ لَّهُمُ ٱلَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُّظَلِمُونَ اللَّهِ وَٱلشَّمْسُ يَحْرِي لِمُسْتَقَرّ لَّهَاأَ ذَالِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِينِ ٱلْعَلِيمِ اللهِ وَٱلْقَمَرَقَدَّرَنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ الله الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَمَا أَن تُدُرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلَّيْلُسَابِقُ ٱلنَّهَارِّ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ اللهُ

قال اللّه في عقوبة قومه:

(وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِمِ مِن جُندِ مِن السَّمَاءِ) أي: ما احتجنا أن نتكلف في عقوبتهم فننزل جندا من السماء لإتلافهم،

## (وَمَا كُنَّا مُنزِلِينَ )

لعدم الحاجة إلى ذلك، و عظمة اقتدار الله تعالى،

و شدة ضعف بني آدم،

و أنهم أدنى شيء يصيبهم من عذاب الله يكفيهم \*\*\*قَالَ قَتَادَةُ:-فَلَا وَ اللَّهِ مَا عَاتَبَ اللَّهُ قَوْمَهُ بَعْدَ قَتْلِهِ،

#### ( إِن كَانَتُ )

أي: كانت عقوبتهم

## (إِلَّا صَيْحَةُ وَلَحِدَةً)

أي: صوتا واحدا، تكلم به بعض ملائكة الله،

### (فَإِذَا هُمْ خَكِمِدُونَ )

قد تقطعت قلوبهم في أجوافهم،

و انزعجوا لتلك الصيحة،

فأصبحوا خامدين، لا صوت و لا حركة،

و لا حياة بعد ذلك العتو و الاستكبار،

و مقابلة أشرف الخلق بذلك الكلام القبيح، و تجبرهم عليهم.

قال الله متوجعا للعباد:-

## (ينحَسْرَةً عَلَى ٱلْعِبَادِ )

\*\*\*أَيْ يَا حَسْرَةَ الْعِبَادِ عَلَى أَنْفُسِهَا،

۲۳-م ۲۱-ص۲۶۶

عَلَى مَا ضَيَّعَتْ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ، و فَرَّطَتْ فِي جَنْبِ اللَّهِ.

وَ مَعْنَى هَذَا: يَا حَسْرَتَهُمْ وَ نَدَامَتَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِذَا عَايَنُوا الْعَذَابَ، كَيْفَ كَذَّبُوا رُسُلَ اللَّهِ، وَ خَالَفُوا أَمْرَ اللهِ،

فَإِنَّهُمْ كَانُوا فِي الدَّارِ الدُّنْيَا الْمُكَذِّبُونَ مِنْهُمْ.

اي: ما أعظم شقاءهم، و أطول عناءهم، و أشد جهلهم،

حيث كانوا بهذه الصفة القبيحة، التي هي سبب لكل شقاء و عذاب و نكال.

## (مَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ)

\*\*\*يُكَذِّبُونَهُ وَ يَسْتَهْزِئُونَ بِهِ، وَ يَجْحَدُونَ مَا أُرْسِلَ بِهِ مِنَ الْحَقِّ.

أَلَمْ يَرُواْ كُمْ أَهْلَكُنَا فَبَلَهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ أَنَّهُمْ إِلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ اللهُ اللهُ يَكُونُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

## (أَلَوْيَرَوْأَ )

يقول تعالى: ألم ير هؤلاء و يعتبروا

(كَرْ أَهْلَكُنَا مِّنَاهُم )

بمن قبلهم

(مِّنَ ٱلْقُرُونِ )

\*الامم

0 المكذبة،

التي أهلكها الله تعالى و أوقع بها عقابها،

۲۳-م ۰۱-س۲۶۶

## (أَنْهُمُ إِلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ )

و أن جميعهم قد باد و هلك، فلم يرجع إلى الدنيا، و لن يرجع إليها

# ( وَإِن كُلُّ لَّمَّا جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ )

و سيعيد الله الجميع خلقا جديدا، و يبعثهم بعد موتهم،

و يحضرون بين يديه تعالى،

ليحكم بينهم بحكمه العدل الذي لا يظلم مثقال ذرة

( وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفْهَا وَيُؤْتِ مِنْ لَدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا )

\*\*\*وَ مَعْنَى هَذِهِ كَقَوْلِهِ تَعَالَى:-{وَإِنَّ كُلا لَمَّا لَيُوَقِّيَنَّهُمْ رَبُّكَ أَعْمَالَهُمْ} [هُودِ: ١١١].

على البعث و النشور، و القيام بين يدي الله تعالى للجزاء على الأعمال،

هذه (ٱلْأَرْضُ ٱلْمَيْسَةُ )

أنزل الله عليها المطر

(أَحْيَيْنَهَا)

فأحياها بعد موتها،

(وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ)

من جميع أصناف الزروع،

و من جميع أصناف النبات، التي تأكله أنعامهم

( وَجَعَلْنَا فِيهَا)

أي: في تلك الأرض الميتة

(جَنَّنتِ )

أي: بساتين، فيها أشجار كثيرة،

و خصوصا النخيل و الأعناب، اللذان هما أشرف الأشجار

(وَفَجَّرْنَا فِيهَا)

أي: في الأرض

(مِنَ ٱلْعُيُونِ)

جعلنا في الأرض تلك الأشجار، و النخيل و الأعناب،

(لِيَأْكُلُوا مِن ثَمَرِهِ )

قوتا و فاكهة، و أدْمًا و لذة،

(و) الحال أن تلك الثمار

۲۳-م ۲۰-ص۲۶۶

## (وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهِمٌ )

Оو ليس لهم فيه صنع، و لا عمل،

إن هو إلا صنعة أحكم الحاكمين، و خير الرازقين،

Оو أيضا فلم تعمله أيديهم بطبخ و لا غيره،

بل أوجد الله هذه الثمار، غير محتاجة لطبخ و لا شيّ،

تؤخذ من أشجارها، فتؤكل في الحال.

## (أَفَلَا يَشْكُرُونَ )

من ساق لهم هذه النعم،

و أسبغ عليهم من جوده و إحسانه، ما به تصلح أمور دينهم و دنياهم،

أليس الذي أحيا الأرض بعد موتها،

فأنبت فيها الزروع و الأشجار،

و أودع فيها لذيذ الثمار،

و أظهر ذلك الجني من تلك الغصون،

و فجر الأرض اليابسة الميتة بالعيون، بقادر على أن يحيي الموتى؟ بلى، إنه على كل شيء قدير.

( سُبْحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزُوكَجَ كُلَّهَا)

أي: الأصناف كلها،

(مِمَّا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ)

۲۲-م ۰۱-ص۶۶۶

فنوع فيها من الأصناف ما يعسر تعداده

## (وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ )

فنوعهم إلى ذكر و أنثى، و فاوت بين خلقهم و خُلُقِهم،

و أوصافهم الظاهرة و الباطنة.

{وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ} [الذَّارِيَاتِ: ٤٩].

### (وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ )

من المخلوقات التي قد خلقت و غابت عن علمنا،

و التي لم تخلق بعد،

#### فسبحانه و تعالى أن يكون له:-

شريك، أو ظهير، أو عوين، أو وزير، أو صاحبة، أو ولد، أو سَمِيٌّ، أو شبيه، أو مثيل في صفات كماله و نعوت جلاله،

أو يعجزه شيء يريده.

وَءَايَةٌ لَهُمُ ٱلْيَلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُّظْلِمُونَ ﴿ وَٱلشَّمْسُ جَعْرِي لِمُسْتَقَرِّلَهَ كَأَنْهُ مُنَاكِ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ وَٱلْقَمَرَ قَدَّرَنَهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴿ وَ اللَّهَ مَسُ يَنْبَغِي لَمَا آنَ تُدُرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلْيَلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ وَلَا ٱلتَّهُارِ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ فَاللهِ يَسْبَحُونَ ﴾ فَاللهِ مَنْ الدَّلاَلَةِ لَهُمْ عَلَى قُدْرَتِهِ تَعَالَى الْعَظِيمَةِ خَلْقُ اللَّيْلِ وَ النَّهَارِ، هَذَا بِظَلَامِهِ وَ هَذَا بِضِيَائِهِ، وَ جَعَلُهُمَا يَتَعَاقَبَانِ، يَظَلَامِهِ وَ هَذَا، كَمَا قَالَ: يَجِيءُ هَذَا، كَمَا قَالَ:

{يُغْشِى اللَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا} [الْأَعْرَافِ: ٥٤]

\*\*\*وَ لِهَذَا قَالَ عَزَّ وَجَلَّ هَاهُنَا:-

## (وَءَايَدُ لَهُمُ

على نفوذ مشيئة الله، و كمال قدرته، و إحيائه الموتى بعد موتهم.

# (ٱلَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظَّلِمُونَ )الاعجاز العلمي

أي: نزيل الضياء العظيم الذي طبق الأرض،

فنبدله بالظلمة، و نحلها محله

### (فَإِذَا هُم مُّظَٰلِمُونَ )

و كذلك نزيل هذه الظلمة، التي عمتهم و شملتهم،

فتطلع الشمس، فتضيء الأقطار، و ينتشر الخلق لمعاشهم و مصالحهم،

و لهذا قال: (وَالشَّمْسُ)

دائما

# (تَحْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَاً)

قدره الله لها، لا تتعداه، و لا تقصر عنه،

و ليس لها تصرف في نفسها، و لا استعصاء على قدرة الله تعالى.

\*\*\* {لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا } قَوْلَانِ:-

أَحَدُهُمَا: أَنَّ الْمُرَادَ: مُسْتَقَرُّهَا الْمَكَانِيُّ، وَ هُوَ تَحْتَ الْعَرْشِ صحيح البخاري

٤٨٠٢ - عَنْ أَبِي ذَرٍّ هُقَالَ:

كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فِي الْمَسْجِدِ عِنْدَ غُرُوبِ الشَّمْسِ فَقَالَ:-«يَا أَبَا ذَرِّ أَتَّدْرِي أَيْنَ تَغْرُبُ الشَّمْسُ؟»

قُلْتُ:-اللهُ وَ رَسُولُهُ أَعْلَمُ،

قَالَ:-«فَإِنَّهَا تَذْهَبُ حَتَّى تَسْجُدَ تَحْتَ العَرْش»،

فَذَلكَ قَوْلُهُ تَعَالَى:-

# { وَالشَّمْسُ تَجْرِى لِمُسْتَقَرِّلَهَا ذَالِكَ تَقَدِيرُ الْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ } [يس: ٣٨]

\*\*\* صحيح البخاري

٤٨٠٣ - عَنْ أَبِي ذَرِّ اللَّهِ قَالَ: سَأَلْتُ النَّبِيَّ عَلَّى عَنْ قَوْلِهِ تَعَالَى:

{وَالشَّمْسُ تَجْرِى لِمُسْتَقَرٍّ لَهَا} [يس: ٣٨]

قَالَ: «مُسْتَقَرُّهَا تَحْتَ العَرْش»

\*\*\*وَ الْقَوْلُ الثَّانِي:-

أَنَّ الْمُرَادَ مُسْتَقَرِّهَا هُوَ: -مُنْتَهَى سَيْرِهَا،

وَ هُوَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ، يَبْطُلُ سَيْرُهَا وَ تَشْكُنُ حَرَكَتُهَا وَ تُكَوَّرُ،

وَ يَنْتَهِي هَذَا الْعَالَمُ إِلَى غَايَتِهِ،

وَ هَذَا هُوَ مُسْتَقَرُّهَا الزَّمَانِيُّ

\*\*\*صحيح البخاري :-

٣١٩٩ - عَنْ أَبِي ذَرٍّ ﴿ اللَّهُ قَالَ:-

قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: َلِأَبِي ذَرِّ حِينَ غَرَبَتِ الشَّمْسُ: «أَتَدْرِي أَيْنَ تَذْهَبُ؟» قُلْتُ: اللهُ وَ رَسُولُهُ أَعْلَمُ،

قَالَ:"فَإِنَّهَا تَذْهَبُ حَتَّى تَسْجُدَ تَحْتَ العَرْشِ،فَتَسْتَأْذِنَ فَيُؤْذَنُ لَهَا

۲۳-م ۲۰-ص۲۶۶

وَ يُوشِكُ أَنْ تَسْجُدَ، فَلاَ يُقْبَلَ مِنْهَا، وَ تَسْتَأْذِنَ فَلاَ يُؤْذَنَ لَهَا يُقالُ لَهَا يُقَالُ لَهَا: ارْجِعِي مِنْ حَيْثُ جِئْتِ، فَتَطْلُعُ مِنْ مَغْرِبِهَا، فَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: {وَالشَّمْسُ تَجْرِى لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ العَزِيزِ العَلِيمِ} فَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: {وَالشَّمْسُ تَجْرِى لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ العَزِيزِ العَلِيمِ} [يس: ٣٨]

## (ذَالِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ)

الذي بعزته دبر هذه المخلوقات العظيمة، بأكمل تدبير، و أحسن نظام.

### (ألْعَلِيمِ)

الذي بعلمه، جعلها مصالح لعباده، و منافع في دينهم و دنياهم.

\*\*\*بجَمِيع الْحَرَكَاتِ وَ السَّكَنَاتِ،

وَ قَدْ قَدَّرَ ذَلِكَ و قَنَّنَه عَلَى مِنْوَالٍ لَا اخْتِلَافَ فِيهِ وَ لَا تَعَاكُسَ،

كَمَا قَالَ تَعَالَى:- {فَالِقُ الإِصْبَاحِ وَجَعَلَ اللَّيْلَ سَكَّنًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسْبَانًا

ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ} [الْأَنْعَامِ: ٩٦]

## ( وَٱلْقَمَرَ قَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ )

ينزل بها، كل ليلة ينزل منها واحدة

\*\*\*جَعَلْنَاهُ يَسِيرُ سَيْرًا آخَرَ يَسْتَدِلُّ بِهِ عَلَى مُضِيِّ الشُّهُورِ،

كَمَا أَنَّ الشَّمْسَ يُعْرَفُ بِهَا اللَّيْلُ وَ النَّهَارُ،

كَمَا قَالَ تَعَالَى:-{يَسْأَلُونَكَ عَنِ الأَهِلَّةِ قُلْ هِىَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ} [الْبَقَرَةِ: ١٨٩] وَ قَالَ {هُوَ الَّذِى جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِيسَابَ} الْآيَةَ [يُونُسَ: ٥]

وَ قَالَ:- {وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ آيَتَيْنِ فَمَحَوْنَا آيَةَ اللَّيْلِ وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُوا فَضْلا مِنْ رَبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ وَكُلَّ شَيْءٍ فَصَّلْنَاهُ تَفْصِيلا} [الْإِسْرَاءِ: ١٢]

(حَقَّىٰ

يصغر جدا،

(عَادُ )

فيعود

### (كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ)

أي: عرجون النخلة، الذي من قدمه نش و صغر حجمه و انحنى

ثم بعد ذلك، ما زال يزيد شيئا فشيئا، حتى يتم نوره و يتسق ضياؤه.

الرقة و الانحناء و الصفرة؛ لقدمه و يُبسه.

وَ كُلُّ من الشمس و القمر، و الليل و النهار، قدره الله تقديرا لا يتعداه، و كل له سلطان و وقت، إذا وجد عدم الآخر،

و لهذا قال: - ( لَا ٱلشَّمْسُ يَنْبَغِي لَمْا آن تُدُرِكَ)

\*الميسر:تلحق

### (ٱلْقَمَرَ)

أي: في سلطانه الذي هو الليل، فلا يمكن أن توجد الشمس في الليل،

# (وَلِا ٱلَّيْلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِّ)

فيدخل عليه قبل انقضاء سلطانه

## (وَكُلُّ )

من الشمس و القمر و النجوم

## (في فَلَكِ يَسْبَحُونَ )

\*الجزائري:يسيرون

أي: يترددون على الدوام،

فكل هذا دليل ظاهر، و برهان باهر، على عظمة الخالق، و عظمة أوصافه، خصوصا وصف القدرة و الحكمة و العلم في هذا الموضع.

### الإعجاز العلمي في قوله تعالى:

﴿وَآيَةً لَّهُمْ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُم مُّظْلِمُونَ ﴾ [يس: ٣٧]

### الرابط

#### مقدمة:

الذي يوجب الاهتمام التام بمعرفة إعجاز القرآن أن نبوة نبينا والتبنيت على هذه المعجزة، وإن كان قد أيد بعد ذلك بمعجزات كثيرة إلا أن تلك

المعجزات قامت في أوقات خاصة وأحوال خاصة وعلى أشخاص معينين، أما دلالة القرآن فهي عبارة عن معجزة عامة عمت الثقلين وبقيت بقاء العصرين، ولزوم الحجة بها في أول وقت ورودها إلى يوم القيامة على حد سواء، وإنما ذكرنا هذا لما حكى عن بعضهم أنه زعم أنه

وإن كان قد عجز عنه أهل العصر الأول فليس أهل هذا العصر بعاجزين عنه، ويكفي عجز أهل العصر الأول في الدلالة لأنهم خصوا بالتحدي دون غيرهم. وليس ذلك بصحيح قطعاً؟

فإنهم خصوا بالتحدي دون غيرهم لأنهم امتازوا بالبلاغة والفصاحة فكان التحدي من جنس ما امتازوا به، ومن وجه آخر قوله تعالى:

﴿الَر كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزيز الْحَمِيدِ ﴾ [إبراهيم: ١]

فأخبر أنه أنزله ليقع الاهتداء به،

ولا يكون كذلك إلا وهو حجة ولا يكون حجة إن لم يكن معجزة، وليس لقائل أن يقول قد يكون حجة

ولكن يحتاج في كونه حجة إلى دلالة أخرى كما أن الرسول حجة ولكنه يحتاج إلى دلالة على صدقه وصحة نبوته،

وذلك أنه إنما احتج عليهم بنفس هذا التنزيل ولم يذكر حجة غيره و يبين ذلك أنه قال عقيب هذا:

﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى ﴾ [الكهف: ١١٠]

فأخبر أنه مثلهم لولا الوحي(١).

ومن هنا كان لنا أن نختار جزئية بسيطة على إثبات إعجاز القرآن،

وبالتالي إثبات صحة نبوة محمد على الفظة واحدة لا ثاني لها جاءت في ثنايا وصف ذهاب النهار ليعقبه الليل المظلم،

فعبر القرآن الكريم بلفظ السلخ على تلك الظاهرة.

لذلك سيكون حديثنا هنا عن هذه اللفظة وبيان معناها في اللغة،

وكيف استعيرت بغيرها لبيان الإعجاز العلمي الذي يمكن أن يكشف لنا أن هذا القرآن جاء معجزة لنبينا الله.

#### السلخ لغة:

السلخ في لغة العرب هو الكشط والإزالة بالكلية عن باقي جسم المكشوط هذا تقريباً المعنى العام الذي تعاطته كتب المعاجم،

يقول الفراهيدي معرفاً السلخ:-

كشط الإهاب عن ذِيهِ الإهابُ نَفْسُهُ،

وانسَلَخَ النَّهارُ من اللَّيْل: خَرَجَ منهُ خُرُوجاً لا يَبْقَى معه شيءٌ من ضَوْئه لأنّ النَّهار مكوّرٌ على اللَّيل

فإذا انْسَلَخَ منه ضَوْوُهُ بَقِيَ اللَّيْلُ غاسقاً قد غَشِيَ النَّاسَ (٢).

وسَلَخ جلد الشاة من باب قطع ونصر،

والمَسْلُوخُ الشاة التي سلخ عنها الجلد،

وسَلَخْتُ الشهر إذا أمضيته وصرت في آخره

۲۳-م ۲۱-ص۲۶۶

و انْسَلَخَ الشهر من سنته

والرجل من ثيابه

والحية من قشرها والنهار من الليل $(^{"})$ .

#### التفسير والمفسرون:

بعد تلك المقدمة نروم الآن الاستشهاد بآية من آيات القرآن على صدق المعجزة التي أيد الله بها رسوله، وصدق من أخبر بها،

ولكن من جانب جديد وهو جانب الإعجاز العلمي الذي أيد الله به معجزته الخالدة، ولكن ليس بأسلوب البيان والبلاغة وما عرف به أهل الصدر الأول؛ وإنما من جانب الحقيقة العلمية التي أبهرت الكافرين وألجمت أفواههم، كما ألجم الله المشركين بأن تحداهم أن يأتوا بسورة من مثل القرآن الكريم. وعليه سنختار في بحثنا قوله تعالى:

﴿ وَآيَةٌ لَّهُمْ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُم مُّظْلِمُونَ ﴾ [يس: ٣٧] لتكون هي المحور الذي يدور عليه مدار البحث

ولنبدأ بكلام المفسرين في هذا المجال، مستقرئين أقوالهم، آخذين بنظر الاعتبار مكانتهم العلمية مضافاً لها زمانهم الذي عاشوه.

يقول الله تبارك وتعالى:

﴿وَآيَةٌ لَّهُمْ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُم مُّظْلِمُونَ ﴾ [يس: ٣٧]
لم تختلف أقوال المفسرين في معنى السلخ الوارد في الآية،
فكلهم أو أكثرهم على أن الله سبحانه جعل في هذا الليل والنهار آية وبرهان

على قدرته الواضحة ما به يؤمن المرء ويزيد يقيناً على ملكوت الخالق العظيم سبحانه، فهو يخرج النهار من الليل وينزعه نزعاً متدرجاً حتى لا يبقى منه شهء،

وهو من الاستعارة اللفظية

وسنأتي على بيان معنى الاستعارة في كلام العرب في مبحث لاحق إن شاء الله تعالى.

يقول الطبري: "ننزع عنه النهار ومعنى (منه) في هذا الموضع: عنه كأنه قيل: نسلخ عنه النهار فنأتي بالظلمة ونذهب بالنهار ومنه قوله:

﴿ وَاثُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأُ الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانسَلَخَ مِنْهَا ﴾ [الأعراف: ١٧٥] أي خرج منها وتركها فكذلك انسلاخ الليل من النهار "(٤).

وعبر ابن كثير عن السلخ بلفظ الصرم فقال:

"أي نصرمه منه فيذهب فيقبل الليل، ولهذا قال تبارك وتعالى:

﴿فَإِذَا هُم مُّظْلِمُونَ﴾ [يس: ٣٧](٥).

وأضاف القرطبي:-

"أي و علامة دالة على توحيد الله وقدرته ووجوب إلاهيته،

و السلخ: الكشط و النزع

يقال: سلخه الله من دينه ثم تستعمل بمعنى الإخراج،

وقد جعل ذهاب الضوء ومجيء الظلمة كالسلخ من الشيء وظهور المسلوخ فهي استعارة، والمعنى نسلخ عنه ضياء النهار، ﴿فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ﴾أي في

ظلمة؛ لأن ضوء النهار يتداخل في الهواء فيضيء فإذا خرج منه أظلم"(٢). ويذكر النسفي معنى زائداً وهو حصول السلخ في نفس الزمان فقال: نخرج منه النهار إخراجاً لا يبقى معه شيء من ضوء النهار أو ننزع عنه الضوء نزع القميص الأبيض فيعرى نفس الزمان(٧). وأقرب التفاسير لموضوعنا هو ما نقله الإمام ابن عاشور فقال:

"انتقال إلى دلالة مظاهر العوالم على دقيق نظام الخلق فيها مما تؤذن به المشاهدة مع التبصر، وابتدئ منها بنظام الليل والنهار لتكرر وقوعه أمام المشاهدة لكل راء، وفعله يتعدى إلى الجلد المزال بنفسه على المفعولية ولذلك يقال للجلد المزال من جسم الحيوان:

سِلْخ -بكسر السين وسكون اللام- بمعنى مسلوخ ولا يقال للجسم الذي أزيل جلده: سِلْخ.

ويتعدى فعل سلخ إلى الجسم الذي أزيل جلده بحرف الجر،

والأكثر أنه "من" الابتدائية ويتعدى بحرف "عن" أيضاً لما في السلخ من معنى المباعدة والمجاوزة بعد الاتصال،

فمفعول (نسلخ) هنا هو (النهار) بلا ريب وعدي السلخ إلى ضمير (الليل) به (من) فصار المعنى:-

الليل آية لهم في حال إزالة غشاء نور النهار عنه فيبقى عليهم الليل، فشبه النهار بجلد الشاة ونحوها يغطي ما تحته منها كما يغطي النهار ظلمة الليل في الصباح، وشبه كشف النهار وإزالته بسلخ الجلد عن نحو الشاة

فصار الليل بمنزلة جسم الحيوان المسلوخ منه جلده،

وليس الليل بمقصود بالتشبيه وإنما المقصود تشبيه زوال النهار عنه

فاستتبع ذلك أن الليل يبقى شبه الجسم المسلوخ عن جلده.

ثم يستطرد ابن عاشور في بيان أن المقصود بالتشبيه هو سلخ النهار وليس

الليل، معللاً السبب في أن الظلمة هي الأصل فيقول: -

ووجه ذلك أن الظلمة هي الحالة السابقة للعوالم قبل خلق النور في الأجسام النيرة لأن الظلمة عدم والنور وجود وكانت الموجودات في ظلمة قبل أن يخلق الله الكواكب النيرة

ويوصل نورها إلى الأجسام التي تستقبلها كالأرض والقمر،

وإنما ظلمة نصف الكرة الأرضية إذا غشيها نور الجسم معتبرة كالجسم الذي غشيه جلده فإذا أزيل النور عادت الظلمة فشبه ذلك بسلخ الجلد عن

الحيوان

كما قال تعالى في مقابله في سورة الرعد ﴿ يُغْثِى اللَّيْلَ النَّهَارَ ﴾ [الرعد: ٣] (^).

#### ما هي الاستعارة:

لبيان ما ذكرنا في الاستعارة بإيجاز نقول:

إن أركان الاستعارة ثلاثة مستعار وهو لفظ المشبه به ومستعار منه

وهو معنى اللفظ المشبه ومستعار له وهو المعنى الجامع، وأقسامها كثيرة باعتبارات فتنقسم باعتبار الأركان الثلاثة إلى خمسة أقسام: استعارة محسوس لمحسوس بوجه محسوس نحو

## ﴿وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْباً﴾ [مريم: ٤]

فالمستعار منه هو النار

و المستعار له الشيب و الوجه هو الانبساط ومشابهة ضوء النار لبياض الشيب، وكل ذلك محسوس،

و هو أبلغ مما لو قيل اشتعل شيب الرأس لإفادة عموم الشيب لجميع الرأس استعير خروج النفس شيئاً فشيئاً لخروج النور من المشرق عند انشقاق الفجر قليلاً قليلاً بجامع التتابع على طريق التدريج وكل ذلك محسوس.

#### الثاني:

استعارة محسوس لمحسوس بوجه عقلي،

وهي التي تدخل في موضوعنا هذا، وهي ألطف من الأولى نحو

## ﴿وَآيَةٌ لَّهُمْ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ ﴾ [يس]

فالمستعار منه السلخ الذي هو كشط الجلد عن الشاة

والمستعار له كشف الضوء عن مكان الليل وهما حسيان

والجامع ما يعقل من ترتب أمر على آخر وحصوله عقب حصوله كترتب ظهور اللحم على الكشط وظهور الظلمة على كشف الضوء عن مكان الليل والترتب أمر عقلي، وهو كشط الجلد عن الشاة ونحوها لإزالة ضوء النهار عن الكون قليلاً قليلاً، بجامع ما يترتب على كل منهما من ظهور شيء كان خافياً،

فبكشط الجلد يظهر لحم الشاة،

وبغروب الشمس تظهر الظلمة التي هي الأصل،

والنور طارئ عليها، يسترها بضوئه، و

هذا التعبير الفني يسميه علماء البلاغة " الاستعارة التصريحية التبعية.

#### الثالث:

استعارة معقول لمعقول بوجه عقلى، وهي ألطف الاستعارات نحو

﴿مَن بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنَا﴾ [يس: ٥٦]

المستعار منه الرقاد أي النوم

والمستعار له الموت

والجامع عدم ظهور الفعل والكل عقلي.

#### الرابع:

استعارة محسوس لمعقول بوجه عقلي أيضاً نحو

﴿مَّسَّتْهُمُ الْبَأْسَاء وَالضَّرَّاء﴾ [البقرة: ٢١٤]

استعير المس وهو حقيقة في الأجسام

وهو محسوس لمقاساة الشدة والجماع اللحوق وهما عقليان.

#### الخامس:

استعارة معقول لمحسوس والجماع عقلى أيضاً نحو

﴿إِنَّا لَمَّا طَغَى الْمَاء ﴾ [الحاقة: ١١]

المستعار منه التكبر وهو عقلي

والمستعار له كثرة الماء وهو حسي والجامع الاستعلاء وهو عقلي أيضاً (٩).

#### تفسير سلخ الليل بالمفهوم العلمي:

لم يعد إدراك حقيقة الكون ضرباً من الخيال أو من مستحيلات العلوم بل ربما بلغ علماء هذا الزمان من الدرجة التي قد يظنون بها أنهم قد أحاطوا بالعلوم كلها والله يقول: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِّن الْعِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ [الإسراء: ٨٥] فيصدق عليهم حينها قول الحق تبارك وتعالى:

﴿حَتَّىَ إِذَا أَخَذَتِ الأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَازَّيَّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلاً أَوْ نَهَاراً فَجَعَلْنَاهَا حَصِيداً كَأَن لَّمْ تَغْنَ بِالأَمْسِ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [يونس: ٢٤].

فقد تأكد بما لا يقبل الشك أن الكون كله يعيش في ظلمة سرمدية موحشة، وقد توصّل إلى هذه الحقيقة وشاهدها بعينه؛ رواد الفضاء عندما هيأ الله لهم أسباب الخروج عن كوكبنا و السباحة في الفضاء خارج نطاق الجاذبية الأرضية وخارج ضوء الأرض المتأتي لها من الشمس والمحيط بها

و كأنه هالة من النور لا يكاد يجاوز بضع كيلومترات.

إن المسافة بيننا وبين الشمس هي ١٥٠ مليون كم،

و إن طبقة النور التي تحيط بالأرض لا تتجاوز ٢٠٠ كم،

و إن الضوء الواصل إلينا إنما هو ذلك المنطلق من كوكب الشمس الذي خلقه

الله بهذه الصورة العظيمة، ذلك الكوكب الملتهب ليلاً ونهاراً، سخره الله سبحانه لأهل الأرض من جنهم وإنسهم.

إن المسافة بين الشمس والأرض أكبر بكثير من مسافة النور على سطح البحر الأرض أو عمود النور إذا ما قسنا سمك النور بخط مستقيم أوله سطح البحر وأخره عند آخر نقطة من الخط المستقيم للنور في السماء،

وعندها يمكن تشبيهه بهالة من النور تحيط بالكرة الأرضية فتبدو للرائى من على بعد لها وكأنها جلدة رقيقة جداً (١٠).

إن الجزء الذي تتكون فيه حالة النهار أو ضوء النهار هو الهواء

(الغلاف الغازي) كما يسمى علمياً، و الذي يحيط بالأرض،

أو قل إن شئت هو جميع أنواع الجسيمات المحيطة بالكرة الأرضية،

من غازات و فوتونات و جسیمات وغیرها،

(كما يحيط جلد الحيوان بجسده)،

كما أن الظلام سائد في الفضاء الكوني بصفة عامة لعدم وجود جسيمات كافية فيه لإحداث التشتت لضوء الشمس ولضوء غيرها من النجوم،

و هذا الضوء لا يظهر إلا بالانعكاس على أسطح الكواكب وأسطح غيرها من الأجرام المعتمة أو بالتشتت في أغلفتها الجوية إن كانت بها جسيمات كافية للقيام بهذا التشتت (١١).

### وجه الإعجاز:

لقد أقسم الله سبحانه وتعالى بالليل والنهار في كتابه العزيز،

فهو سبحانه له أن يقسم بما شاء، ولا يقسم البارئ عز وجل إلا بعظيم،

ومن هذا القسم قوله تعالى: ﴿وَاللَّيْلِ إِذْ دُبَرَ ﴾ [المدثر: ٣٣]

﴿وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ﴾ [التكوير: ١٧]

﴿وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّاهَا﴾ [الشمس: ٣]

و القسم بهما، أكبر دعوة لنا لنتأمل ونتساءل عما أودع الله فيهما من عظيم حكمته ومظاهر عظمته وقدرته،

وقد أشار القرآن إلى ذلك في قوله:

﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتٍ لِّأُولِي

الألْبَابِ ﴿ [آل عمران: ١٩٠]

أي أصحاب العقول المتعلمة المتخصصة.

وقد اعتبر أئمة البلاغة الاستعارة في قوله تعالى:

﴿ وَآيَةً لَّهُمْ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ ﴾

استعارة أصلية تبعية ولم يجعلوها تمثيلية لما قدمناه من أن المقصود بالتشبيه هو حالة زوال نور النهار عن الأفق فتخلفها ظلمة الليل لقوله

﴿فَإِذَا هُم مُّظْلِمُونَ﴾

[یس: ۳۷] <sup>(۱۲)</sup>،

فشبه خروج النهار من الليل بانسلاخ الجلد المسلوخ،

و ذلك أنه لما كانت مبادئ الصبح عند طلوعه ملتحمة بالليل -

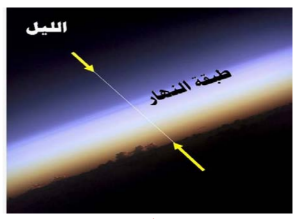
وكانهما برزخ لا يبغيان- أجرى عليهما اسم السلخ وكانهما برزخ لا يبغيان- أجرى عليهما اسم السلخ أدل على الالتحام من الإخراج

و هذا تشبيه في غاية المناسبة(١٣)،

لأن انسلاخ الشيء عن الشيء أن يبرأ منه ويزول عنه حالاً فحالاً كذلك انفصال الليل عن النهار والانسلاخ أبلغ من الانفصال لما فيه من زيادة البيان (۱۶).

إن الله تعالى ينزع طبقة النهار من محيط الأرض التي يتغشاها الليل كما ينزع جلد الحيوان عن لحمه ولا يكون ذلك إلا بدوران الأرض حول محورها أمام الشمس فيتجلى الإعجاز القرآني في أنه عندما تتحرك الأرض وتدور حول نفسها فإن الليل يقوم على سلخ هذه الطبقة الرقيقة من النور.

ولذلك رأينا التعبير القرآني كيف عبر عن حالة خروج النهار وغشيان الليل المظلم بهذه العبارة اللطيفة مستعيراً لفظ السلخ بدل الخروج، وهو تعبير لا يمكن أن يكون من خيال شاعر أو إيحاء ساحر، بل لا بد أن ذلك التعبير البديع صادر من عالم بتلك الأحوال الكونية الخارجية، ولا بد أن يكون قد ارتاد الفضاء وحلق في أجوائه بل قد خرج إلى ما هو أبعد من الغلاف الغازي المحيط بالأرض ليدرك كل تلك التفاصيل الدقيقة، ثم ليعبر عنها بألفاظ وجيزة.



فهل يا ترى أن محمداً ﷺقد رأى كل تلك الظواهر؟

والجواب بالتأكيد لا، فمن أخبره إذن بذلك؟

ولكن ربما أنه قد شاهدها بحادثة الإسراء والمعراج حينما عرج به إلى السماء؟ قد يكون ذلك، إذن وفي كلتا الحالتين فإنه قد تكوّن لنا جوابان:

١ إما أن يكون قد أُخبِر من العليم الخبير بكل ما تقدم؛ وهو إقرار بأنه رسول الله أرسله مبشراً ونذيراً.

٢- وإما أن يكون قد اطلع على تلك التفاصيل في عروجه للسماء؛ وهو أيضاً
 دليل قطعي على أنه صادق فيما أخبر به في تلك الحادثة وهو رسول من الله
 أختاره وهيأ له الأدلة القاطعة على صدق ما أرسل به.

فهو إذن رسول الله، ومن حق الرسول الصادق أن يطاع، ومن حق المرسِل أن يبخّل ويقدّس ويطاع أيضاً فهو الخالق العظيم أرسل رسوله بالهدى والحق ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللّه فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللّه وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللّه غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ آل عمران: ٣١]

### وسبحان الله تعالى عما يقول الكافرون علواً كبيراً.

إعداد: قسطاس إبراهيم النعيمي

مراجعة: على عمر بلعجم

۲۰۰۷/۹/۲۳م الرحوع

- (١) إعجاز القرآن١/ ٨ ١٥
  - (٢) كتاب العين٤/ ١٩٨
  - (٣) مختار الصحاح ١/ ٣٢٦
- (٤) تفسير ابن كثير٣/ ٢٥٤
- (٥) تفسير الطبري ١٠/ ٤٤٠.
- (٦) تفسير القرطبي ١٥ / ٢٧.
  - (٧) تفسير النسفى ٤/ ٨.
- (٨) التحرير والتنوير ١/ ٣٥٢١ بتصرف.
- (٩) الإتقان ٢/ ١٢٠ بتصرف.
  - (١٠) أخذا من موقع -بتصرف-:
- http://www.hazemsakeek.com
- (١١) سلخ النهار من الليل/ الدكتور زغلول النجار أحذاً من موقع:

http://www.elnaggarzr.com

- (١٢) التحرير والتنوير ١/ ٣٥٢١.
  - (۱۳) المثل السائر ١/ ٣٨٣.
- (١٤) البرهان في علوم القرآن ٣/ ٣٦.

وَءَايَّةٌ لَمُّمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِيَّتَهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ (اللهُ وَخَلَقْنَا لَهُم مِن مِثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ اللَّ وَإِن نَّشَأْ نُغُرِقَهُمْ فَلَا صَرِيخَ لَمُمْ وَلَا هُمْ يُنقَذُونَ اللَّ إِلَّا رَحْمَةً مِّنَّا وَمَتَنَعًا إِلَى حِينِ اللَّ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ اللهُ وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ اللهُ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنْطُعِمُ مَن لَّوْ بَيْنَآهُ ٱللَّهُ ٱطْعَمَهُ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ الله وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَلَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَلِدِقِينَ اللَّ مَا يَنظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَلِحِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِّمُونَ اللَّ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةً وَلَا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ ۞ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ﴿ قَالُواْ يَنَوَيْلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنَا هَا وَعَدَ ٱلرَّحْمَنُ وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ ۚ إِن كَانَتَ إِلَّا صَيْحَةً وَحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ اللَّ فَأَلْيُومَ لَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَلَا يُحْذَرُونَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ١٠٠٠

وَءَايَّةً لَمَّمُ أَنَا حَمَلَنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ وَخُلَقْنَا لَمُمْ مِن مِّفْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ ﴿ وَخُلَقْنَا لَمُمْ مِن مِّفْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ وَ اللهُ مَ يَنْ اللهُ وَمُنَا وَمَتَعَا إِلَى حَمَا خُلُفَكُو لَقَا فُكُو تُرْحُونَ ﴿ وَمَا خُلْفَكُو لَعَلَكُو تُرْحُونَ ﴿ وَمَا خُلْفَكُو لَعَلَكُو تُرْحُونَ ﴿ وَهَا خُلْفَكُو لَعَلَكُو تُرْحُونَ ﴿ وَمَا خُلْفَكُو لَعَلَكُو تُرْحُونَ ﴿ وَهَا عَلَمُ اللّهُ وَمَا خُلُفَكُو لَعَلَكُو تُرْحُونَ ﴿ وَهَا عَلَمُ اللّهُ وَمَا خُلُفَكُو لَعَلَكُو تُرْحُونَ ﴿ وَهُمْ اللّهُ وَمَا خَلْفَكُو لَعَلَكُو اللّهُ اللّهُ وَمَا خَلْفَكُو لَعَلَمُ اللّهُ وَمَا خَلْفَكُو لَكُونَ مَنَا اللّهُ وَمَا خَلْفَكُو لَعَلَمُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللل

(وَءَايَةٌ لَمُمْ)

أي: و دليل لهم و برهان، على أن الله وحده المعبود، لأنه المنعم بالنعم، الصارف للنقم، الذي من جملة نعمه

(أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتُهُمْ)

قال كثير من المفسرين: المراد بذلك: آباؤهم.

## (في ٱلْفُلِّكِ ٱلْمَشْحُونِ)

\*\*\*فِي السَّفِينَةِ الْمَمْلُوءَةِ مِنَ الْأَمْتِعَةِ وَ الْحَيَوَانَاتِ، الَّتِي أَمَرَهُ اللَّهُ أَنْ يَحْمِلَ فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ.

## (وَخَلَقْنَا لَمُمُ)

أي: للموجودين من بعدهم

### (مِّن مِّثْلِهِ۔)

أي: من مثل ذلك الفلك، أي: جنسه

### (مَا يُرَكَّبُونَ )

به، فذكر نعمته على الآباء بحملهم في السفن،

لأن النعمة عليهم، نعمة على الذرية.

و هذا الموضع من أشكل المواضع عليَّ في التفسير،

فإن ما ذكره كثير من المفسرين، من أن المراد بالذرية الآباء،

مما لا يعهد في القرآن إطلاق الذرية على الآباء،

بل فيها من الإيهام، و إخراج الكلام عن موضوعه، ما يأباه كلام رب العالمين، و إرادته البيان والتوضيح لعباده.

#### Oو ثُمَّ احتمال أحسن من هذا، و هــــو:-

أن المراد بالذرية الجنس، و أنهم هم بأنفسهم،

لأنهم هم من ذرية بني آدم،

و لكن ينقض هذا المعنى قوله: (وَخَلَقْنَا لَهُمْ مِن مِثْلِهِ مَا يَرْكُبُونَ )

إن أريد: و خلقنا من مثل ذلك الفلك،

۲۳-م ۰۲-ص٤٤٣

أي: لهؤلاء المخاطبين، ما يركبون من أنواع الفلك، فيكون ذلك تكريرا للمعنى، تأباه فصاحة القرآن.

فإن أريد بقوله: (وَخَلَقْنَا لَمُم مِّن مِّثْلِمِ مَا يُرَكِّبُونَ) الإبل، التي هي سفن البر، استقام المعنى و اتضح، إلا أنه يبقى أيضا، أن يكون الكلام فيه تشويش، فإنه لو أريد هذا المعنى، لقال:—

(وَآيَةٌ لَمُمْ أَنَّا حَمَلْنَاهم فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُون \* وَحَلَقْنَا لَهُمْ مِنْ مِثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ ) فأما أن يقول في الأول: -

و حملنا ذريتهم،

و في الثـــاني:-

حملناهم، فإنه لا يظهر المعنى،

إلا أن يقال: الضمير عائد إلى الذرية، و الله أعلم بحقيقة الحال.

○ فلما وصلت في الكتابة إلى هذا الموضع:-

ظهر لي معنى ليس ببعيد من مراد الله تعالى،

و ذلك أن من عرف جلالة كتاب الله و بيانه التام من كل وجه،

للأمور الحاضرة و الماضية و المستقبلة،

و أنه يذكر من كل معنى أعلاه و أكمل ما يكون من أحواله،

و كانت الفلك من آياته تعالى ونعمه على عباده، من حين أنعم عليهم بتعلمها إلى يوم القيامة، و لم تزل موجودة في كل زمان، إلى زمان المواجهين بالقرآن. فلما خاطبهم الله تعالى بالقرآن، و ذكر حالة الفلك،

# وَءَايَةٌ لَمُمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِٱلْفُلِّكِٱلْمَشْحُونِ اللَّهِ

## وَخَلَقْنَا لَهُم مِّن مِّثْلِهِ مَا يُرَكِّبُونَ اللهُ

و علم تعالى أنه سيكون أعظم آيات الفلك في غير وقتهم، و في غير زمانهم، حين يعلمهم صنعة الفلك البحرية الشراعية منها و النارية،

و الجوية السابحة في الجو، كالطيور و نحوها،

و المراكب البرية

مما كانت الآية العظمى فيه لم توجد إلا في الذرية،

نبُّه في الكتاب على أعلى نوع من أنواع آياتها فقال:

# (وَءَايَةٌ لَمْمُ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي ٱلْفُلِّكِ ٱلْمَشْحُونِ)

أي: المملوء ركبانا و أمتعة.

فحملهم الله تعالى، و نجاهم بالأسباب التي علمهم الله بها، من الغرق، و لهذا نبههم على نعمته عليهم حيث أنجاهم مع قدرته على ذلك،

فقال: (وَإِن نَّشَأَ نُغُرِقْهُمْ فَلَا صَرِيخَ لَهُمْ)

\*مغيث

اي: لا أحد يصرخ لهم فيعاونهم على الشدة، و لا يزيل عنهم المشقة،

۲۳-م۰۲-س٤٤٣

## (وَلَا هُمْ يُنقَذُونَ)

مما هم فيه

## (إِلَّارَحْمَةُ مِنَّا)

\*\*\*وَ هَذَا اسْتِثْنَاءٌ مُنْقَطِعٌ، تَقْدِيرُهُ:-

وَ لَكِنْ بِرَحْمَتِنَا نُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ، و نُسَلِّمكم إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى؛

وَ لِهَذَا قَالَ:-{وَمَتَنَعًا إِلَىٰ حِينٍ}

أَيْ:-إِلَى وَقْتٍ مَعْلُومٍ عِنْدَ اللهِ.

Oحيث لم نغرقهم، لطفا بهم، و تمتيعا لهم إلى حين،

#### لعله -: م

۱ - يرجع\_\_\_ون،

٢ – أو يستـــدركون ما فرط منهم.

( وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ )

\*الجزائري:من عذاب الدنيا أي بالإيمان و الاستقامة.

ما في الدنيا من العقوبات

## (وَمَاخَلْفَكُمْ )

أي: من أحوال البرزخ و القيامة،

## (لَعَلَّكُوْ تُرْحَمُونَ )

\*\*\*لَعَلَّ اللَّهَ بِاتِّقَائِكُمْ ذَلِكَ يَرْحَمُكُمْ وَ يُؤَمِّنُكُمْ مِنْ عَذَابِهِ.

اعرضوا عن ذلك، فلم يرفعوا به رأسا، ولو جاءتهم كل آية،

و لهذا قال: (وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايكتِ رَبِّهِمْ )

و في إضافة الآيات إلى ربهم، دليل على كمالها و وضوحها،

لأنه ما أبين من آية من آيات الله، و لا أعظم بيانا.

و إن من جملة تربية الله لعباده، أن أوصل إليهم الآيات التي يستدلون بها على ما ينفعهم، في دينهم و دنياهم.

## (إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ )

\*الميسر:-إلا أعرضوا عنها، و لم ينتفعوا بها.

## ( وَإِذَا قِيلَ لَمُهُمْ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ )

أي: - من الرزق الذي منَّ به اللّه عليكم، و لو شاء لسلبكم إياه،

(قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ)

معارضين للحق، محتجين بالمشيئة:-

(أَنْطُعِمُ مَن لَّوْ يَشَآهُ ٱللَّهُ ٱلْمَعْمَهُ وَإِنْ أَنتُمْ )

أيها المؤمنون

# (إِلَّا فِ ضَلَالٍ ثُمِينٍ )

حيث تأمروننا بذلك.

و هذا مما يدل على جهلهم العظيم، أو تجاهلهم الوخيم،

#### فإن المشيئة، ليست حجة لعاص أبدا،

فإنه و إن كان ما شاء الله كان، و ما لم يشأ لم يكن،

فإنه تعالى مكَّن العباد و أعطاهم من القوة ما يقدرون على: -

فع الأمر و اجتناب النهي،

فإذا تركوا ما أمــــوا بــــه:-

كان ذلك اختيارا منهم، لا جبرا لهم و لا قهرا.

(وَيَقُولُونَ )

على وجه التكذيب و الاستعجال:

(مَتَىٰ هَاذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ)

قال الله تعالى: لا يستبعدوا ذلك،

فإنه عن قريب

(مَا يَنْظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَلَحِدَةً )

و هي نفخة الصور

\*\*\*نَفْخَةُ الْفَزَعِ، يُنْفَخُ فِي الصُّورِ نَفْخَةَ الْفَزَعِ،

وَ النَّاسُ فِي أُسْوَاقِهِمْ وَ مَعَايِشِهِمْ

(تَأْخُذُهُمُ )

أي: تصيبهم

(وَهُمْ يَخِصِّمُونَ )

۲۳-م۲-ص۶۶۳

أي: - لاهون عنها،

\*\*\*يَخْتَصِمُونَ وَ يَتَشَاجَرُونَ عَلَى عَادَتِهِمْ

الم تخطر على قلوبهم في حال خصومتهم، و تشاجرهم بينهم،

الذي لا يوجد في الغالب إلا وقت الغفلة.

و إذا أخذتهم وقت غفلتهم،

فإنهم لا ينظرون و لا يمهلون

۞ فَبَيْنَمَا هُمْ كَذَلِكَ إِذْ أَمَرَ اللهُ تَعَالَى إِسْرَافِيلَ فَنَفَخَ فِي الصُّورِ نَفْخَةً يُطَوِّلُها و يَحُدُّها،

فَلَا يَبْقَى أَحَدٌ عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ إِلَّا أَصْغَى لَيْتًا، وَ رَفَعَ لَيْتًا - وَ هَنَ عَلَى السَّمَاءِ. وَ هِيَ صَفْحَةُ الْعُنُقِ-يَتَسَمَّعُ الصَّوْتَ مِنْ قِبَلِ السَّمَاءِ. ثُمَّ يُسَاقُ الْمَوْجُودُونَ مِنَ النَّاسِ إِلَى مَحْشَرِ الْقِيَامَةِ بِالنَّارِ، تُحِيطُ بِهِمْ مِنْ جَوَانِبِهِمْ؛

\* صحيح مسلم

(٢٩٤٠) عَن النُّعْمَانِ بْنِ سَالِمٍ، قَالَ:

سَمَعْتُ يَعْقُوبَ بْنَ عَاصَمِ بْنَ عُرُوهَ بْنِ مَسْعُودِ الثَّقَضِيَ، يَقُولُ: سَمَعْتُ عَبْدَ الله بْنَ عَمْرو،

وَ جَاءَهُ رَجُلٌ، فَقَالَ: مَا هَذَا الْحَدِيثُ الَّذِي تُحَدَّثُ بِهِ؟ تَقُولُ:إِنَّ السَّاعَةَ تَقُومُ إِلَى كَذَا وَكَذَا، فَقَالَ:-

سُبْحَانُ الله أوْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ - أَوْ كَلَمَةٌ نَحْوَهُمَا -

لُقَد هُمُمتُ أَنْ لَا أُحَدِّثُ أَحَدًا شَيئًا أَبُدًا،

إِنَّمَا قُلْتُ: إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ بَعْدَ قَلِيلِ أَمْرًا عَظِيمًا، يُحَرَّقُ الْبَيْتُ، وَ يَكُونُ وَ يَكُونُ مُمَّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ:-

يَخْرُجُ الدَّجَّالُ في أُمَّتي فَيَمْكُثُ أَرْبَعينَ - لَا أَدْرِي:-أَرْبَعِينَ يَوْمًا، أَوْ أَرْبَعِينَ شَهْرًا، أَوْ أَرْبَعِينَ عَامًا فَيَبْغَثُ اللَّهُ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ السَّلَّا كَأَنَّهُ عُرُوَّةُ بْنُ مَسْعُود، فْيَطْلُبُهُ فَيُهْلَكُهُ، ثُمَّ يَمْكُثُ النَّاسُ سَبْعَ سنينَ، لَيْسَ بِيَنَ اثْنَيْنِ عَدَاوَةً، ثُمَّ يُرْسلُ اللهُ ريحًا بَاردَةً منْ قبَل الشَّأْم، فَلَا يَبْقَى عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ أَحَدٌ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذُرَّةٍ مِنْ خَيْرٍ أُو إيمان إلا قبضته، حَتَّى لُوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ دَخَلَ فِي كَبِدِ جَبَلِ لَدَخَلَتُهُ عَلَيْه، حَتَى تَقْبضُهُ ا قَالَ:-سَمِعتُهَا مِنْ رَسُولِ الله ﷺ، قَالَ:-فَيَبْقَى شِرَارُ النَّاسِ فِي خِفَّةِ الطِّيْرِ وَ أَحْلًام السَّبَّاع، لَا يَعْرِفُونَ مَعْرُوفًا وَ لَا يُنْكِرُونَ مُنْكُراً، فَيَتَمَثَّلُ لَهُمُ الشَّيْطَانُ، فَيَقُولُ: أَلَا تُسْتَجِيبُونَ٩ فيقولُون:- فما تأمرنا؟ فَيَأْمُرُهُمْ بعبادَة الْأُوثَان، وَ هُمْ فِي ذَلِكَ دَارٌ رِزْقُهُمْ، حَسَنَ عَيْشُهُمْ، ثُمَّ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ، فَلَا يَسْمَعُهُ أَحَدٌ إِنَّا أَصْغَى لِيتًا وَ رَفَعَ لِيتًا، قال: و أول من يسمعه رجل يلوط حوض إبله، قَالَ: فَيَصْعَقُ، وَ يَصْعَقُ النَّاسُ، ثُمَّ يُرْسِلُ اللهُ - أَوْ قَالَ يُنْزِلُ اللهُ -مُطَرًا كَأَنَّهُ الطَّلُّ أَو الظَّلُّ - نُعْمَانُ الشَّاكُ -

فَتَنْبُتُ مِنْهُ أَجْسَادُ النَّاسِ، ثُمَّ يُنْفَخُ فيه أُخْرَى،

فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ (١)

ثُمَّ يُقَالُ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ هَلُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ، وَقَفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْئُولُونَ،

قَالَ: ثُمَّ يُقَالُ: أَخْرِجُوا بَعْثَ النَّارِ،

فَيُقَالُ: من كُمْ

فَيُقَالُ: مِنْ كُلِّ أَلْفٍ تِسْعَمِائَةٍ وَ تِسْعَةً وَ تِسْعِينَ،

قَالَ فَذَاكَ يُومْ يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شَيِبًا، و ذَلِكَ يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ "(٢)

الفيبعث الله عيسى) قال القاضي رحمه الله تعالى نزول عيسى وقتله الدجال حق وصحيح عند أهل السنة للأحاديث الصحيحة في ذلك وليس في العقل ولا في الشرع ما يبطله فوجب إثباته (في كبد جبل) أي وسطه وداخله وكبد كل شيء وسطه (في خفة الطير وأحلام السباع) قال العلماء معناه يكونون في سرعتهم إلى الشرور وقضاء الشهوات والفساد كطيران الطير وفي العدوان وظلم بعضهم بعضا في أخلاق السباع العادية (أصغى ليتا ورفع ليتا) أصغى أمال والليت صفحة العنق وهي جانبه

٢ (يلوط حوض إبله) أي يطينه ويصلحه (كأنه الطل أو الظل) قال العلماء الأصح الطل وهو الموافق للحديث الآخر أنه كمني الرجال (يكشف عن ساق) قال العلماء معناه يوم يكشف عن شدة وهول عظيم أي يظهر ذلك يقال كشفت الحرب عن ساقها إذا اشتدت وأصله أن من جد في أمره كشف عن ساقه مشمرا في الخفة والنشاط له]

وَ لِهَذَا قَالَ:-

(فَلَايَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيةً)

أي: لا قليلة و لا كثيرة

\*\*\*عَلَى مَا يَمْلِكُونَهُ، الْأَمْرُ أَهَمُّ مِنْ ذَلِكَ

(وَلا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ )

\*الميسر:-و لا يستطيعون الرجوع إلى أهلهم،

بل يموتون في أسواقهم و مواضعهم.

وَفُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ﴿ اللهِ وَفُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ﴿ اللهُ قَالُواْ يَنوَيْلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَلِدِنَا أَهْدَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحْدَنُ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ اللهُ إِن كَانَتُ إِلَّا صَيْحَةً وَحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴿ اللهُ فَاللهُ مَنْ اللهُ فَا اللهُ مَا كَنْ اللهُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ فَاللهُ مِن اللهُ وَلِي اللهُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللهُ اللهُ وَلِي اللهُ مَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلَيْ اللهُ وَلَيْ اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللهُ وَلَهُ اللّهُ وَلِي اللهُ وَلَوْنَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَوْنَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِمُ الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَ

النفخ\_\_\_ة الأولى:-

هي نفخة الفزع و الموت،

و هذه نفخة البعث و النشور،

فإذا نفخ في الصور،

(فَإِذَا هُم )

خرجوا

(مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ )

و القبور،

(إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ )

\*\*\*وا لنَّسلان هُوَ: -

الْمَشْيُ السِّريعُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى:

{يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبٍ يُوفِضُونَ} [الْمَعَارِجِ: ٤٣]

أي: يسرعون للحضور بين يديه،

لا يتمكنون من التأنّي و التأخر

و في تلك الحال، يحزن المكذبون، و يظهرون الحسرة و الندم

(قَالُواْ )

و يقولون: (يَكُويَلُنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنّا )

\*\*\*يَعْنُونَ:مِنْ قُبُورِهِمُ الَّتِي كَانُوا يَعْتَقِدُونَ فِي الدَّارِ الدُّنْيَا أَنَّهُمْ لَا يُبْعَثُونَ مِنْهَا، فَلَمَّا عَايَنُوا مَا كَذَّبُوهُ فِي مَحْشَرِهِمْ

(قَالُواْ يَنُويْلُنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَّرْقَدِنّا ۗ)

\*\*\*وَ هَذَا لَا يَنْفِي عَذَابَهُمْ فِي قُبُورِهِمْ؛

لِأَنَّهُ بِالنِّسْبَةِ إِلَى مَا بَعْدَهُ فِي الشِّدَّةِ كَالرُّقَادِ.

وَ قَالَ عدد من العلماء: يَنَّامُونَ نَوْمَةً قَبْلَ الْبَعْثِ.

\*\*\*قَالَ قَتَادَةُ:-وَ ذَلِكَ بَيْنَ النَّفْخَتَيْنِ.

أي: من رقدتنا في القبور،

لأنه ورد في بعض الأحاديث،

أن لأهل القبور رقدة قبيل النفخ في الصور، فيجابون،

\*\*\*فَإِذَا قَالُوا ذَلِكَ أَجَابَهُمُ الْمُؤْمِنُونَ -قَالَهُ غَيْرُ واحد من السَّلَفِ-:

#### (هَنذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحْمَانُ )

\*\*\*وَ قَالَ الْحَسَنُ: إِنَّا يُجِيبُهُمْ بِذَلِكَ الْمَلَائِكَةُ.

وَ لَا مُنَافَاةَ إِذِ الْجَمْعُ مُمْكِنٌ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ.

اي: هذا الذي وعدكم الله به،

#### (وصَدَفَ ٱلْمُرْسَلُونَ)

و وعدتكم به الرسل،

فظهر صدقهم رَأْيَ عين.

و لا تحسب أن ذكر الرحمن في هذا الموضع، لمجرد الخبر عن وعده،

و إنما ذلك للإخبار بأنه في ذلك اليوم العظيم

سيرون من رحمته ما لا يخطر على الظنون،

و لا حسب به الحاسبون، كقوله:-

(الْمُلْكُ يَوْمَبِذِ الْحَقُّ لِلرَّحْمَنِ وَخَشَعَتِ الأَصْوَاتُ لِلرَّحْمَنِ)

و نحو ذلك، مما يذكر اسمه الرحمن، في هذا.

#### (إِن كَانَتُ )

البعثة من القبور

## (إِلَّا صَيْحَةُ وَلِحِدَةً)

ينفخ فيها إسرافيل في الصور، فتحيا الأجساد،

## (فَإِذَا هُمَّ جَمِيعٌ لَّدَيْنَا مُحْضَرُونَ)

الأولون و الآخرون، و الإنس و الجن، ليحاسبوا على أعمالهم.

\*\*\*كَقَوْلِهِ:-{فَإِنَّمَا هِى زَجْرَةٌ وَاحِدَةٌ \* فَإِذَا هُمْ بِالسَّاهِرَةِ} [النَّازِعَاتِ:١٣، ١٤]. وَ قَالَ تَعَالَى:{وَمَا أَمْرُ السَّاعَةِ إِلا كَلَمْحِ الْبَصِرِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ} [النَّحْلِ: ٧٧] وَ قَالَ: {يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَتَسْتَجِيبُونَ بِحَمْدِهِ وَتَظُنُّونَ إِنْ لَبِثْتُمْ إِلا قَلِيلا} [الْإِسْرَاءِ: ٥٢]. [الْإِسْرَاءِ: ٥٢].

## ( فَٱلْيَوْمَ لَا نُظْلَمُ نَفْسٌ شَكِيًّا )

لا ينقص من حسناتها، و لا يزاد في سيئاتها،

## (وَلَا يَجُدُزُونَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ )

من خير أو شر، فمن وجد خيرا فليحمد الله على ذلك، و من وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه.

إِنَّ أَصْحَبَ الْجُنَّةِ الْيُوْمَ فِي شُعُلِ فَنَكِهُونَ ﴿ ثُمْ وَأَزُورَجُهُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى الْأَرَآبِكِ مُتَكِفُونَ ﴿ مُنَا مَنَكِمُ وَيَا فَنَكِهَةً وَلَكُمْ مَّا يَدَّعُونَ ﴿ مَا سَلَامٌ قَوْلًا مِن رَبِّ رَحِيمِ مُتَكِفُونَ ﴿ مُنَا وَالْمَعَنُوا الْيُوْمَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ ﴿ ﴿ أَلَوْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَنَهُنِى عَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطِلِيَ إِنَّهُ وَلَكُمْ عَدُو مُبِينٌ ﴿ فَا وَإِن اعْبُدُونِ هَذَا صِرَطَ مُسْتَقِيمُ وَاللَّهُ مَنْ وَإِن اعْبُدُونِ هَذَا صِرَطَ مُسْتَقِيمُ وَاللَّهُ مَن وَلَا مَعْمُونُ وَعُولًا تَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهُ مَا لَكُونُوا تَعْقِلُونَ اللَّهُ مَا لَكُونُوا تَعْقِلُونَ الْمُ اللَّهُ مَا لَكُونُوا تَعْقِلُونَ الْمُعَلِّلُونُ الْمُؤْلُونُ الْمُ اللَّهُ مَا لَيْ فَا فَا مُعَالَى اللَّهُ اللَّهُ مَا لَوْ الْمُؤْلُونُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ مَا لَكُونُوا لَعْقِلُونَ الْمُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا لَكُونُوا لَعْقِلُونَ الْمُ اللَّهُ مِن الْمُ اللَّهُ مَا لَكُونُوا لَعُقِلُونَ الْمُ اللَّهُ مَا لَيْ اللَّهُ مُولُونُ الْمُ اللَّهُ مُنْ الْمُعْلِمُ اللَّهُ مَا لَكُونُوا لَعْقِلُونَ الْمُلِيمُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مُلِهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُونَ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الل

لِيُنذِرَ مَن كَانَ حَيَّا وَيَحِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

## سَلَمُ قَوْلًا مِن زَبٍّ رَحِيمٍ ١

#### (إِنَّ أَصْحَابَ ٱلْجَنَّةِ ٱلْيَوْمَ)

لما ذكر تعالى أن كل أحد لا يجازى إلا ما عمله، ذكر جزاء الفريقين، فبدأ بجزاء أهل الجنة، وأخبر أنهم في ذلك اليوم

#### (فِي شُغُلِ فَكِكَهُونَ )

أي: في شغل مفكه للنفس، مُلِذِّ لها، من كل ما تهواه النفوس،

و تلذه العيون، و يتمناه المتمنون.

ومن ذلك افتضاض العذارى الجميلات، كما قال:

## (هُمْ وَأَزُونَجُهُمْ)

من الحور العين، اللاتي قد جمعن حسن الوجوه و الأبدان و حسن الأخلاق.

## (فِي ظِلَالٍ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ)

أي: على السرر المزينة باللباس المزخرف الحسن.

\*\*\* السُّرُرُ تَحْتَ الْحِجَالِ.(١)

(مُتَّكِفُونَ)

ا الحجال :جمع حجلة و هي ستر يُضرب للعروس في جوف البيت كالقبة يُزين بالثياب

عليها، اتكاء على كمال الراحة و الطمأنينة و اللذة.

## ( لَمُنُمْ فِيهَا فَنَكِهَةٌ )

كثيرة، من جميع أنواع الثمار اللذيذة، من عنب و تين و رمان، و غيرها،

## (وَلَهُمُ مَّا يَدَّعُونَ )

أي: يطلبون، فمهما طلبوه و تمنوه أدركوه.

و لهم أيضا

(سَكُنُمُّ )

حاصل لهم

#### (مِّن رَّبٍ رَّحِيمٍ )

ففي هذا كلام الرب تعالى لأهل الجنة و سلامه عليهم،

\*\*فَإِنَّ اللَّهَ نَفْسَهُ سَلَامٌ عَلَى أَهْلِ الْجَنَّةِ.

وَ هَذَا الَّذِي قَالَهُ ابْنُ عَبَّاسٍ كَقَوْلِهِ تَعَالَى: {تَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلامٌ} [الْأَحْزَاب: ٤٤]

\*الميسر:-و لهم نعيم آخر أكبر حين يكلمهم ربهم، الرحيم بهم بالسلام عليهم.

و عند ذلك تحصل لهم السلامة التامة من جميع الوجوه.

Oو أكده بقوله: (فَوْلًا )

و إذا سلم عليهم الرب الرحيم، حصلت لهم السلامة التامة من جميع الوجوه، و حصلت لهم التحية، التي لا تحية أعلى منها، و لا نعيم مثلها،

فما ظنك بتحية ملك الملوك، الرب العظيم، الرءوف الرحيم، الأهل دار كرامته، الذي أحل عليهم رضوانه،

فلا يسخط عليهم أبدا،

فلولا أن الله تعالى قدر أن لا يموتوا،

أو تزول قلوبهم عن أماكنها من الفرح و البهجة و السرور، لحصل ذلك. فنرجو ربنا أن لا يحرمنا ذلك النعيم، و أن يمتعنا بالنظر إلى وجهه الكريم.

#### (مِّن زَّبٍ رَّحِيمٍ )

وَامَتَنُوا الْيُومَ النَّهَا الْمُجْرِمُونَ ﴿ الْمَ اَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَنَبَيْ اَدَمَ اَن لَا تَعْبُدُوا الشَيْطَانُ إِنَهُ لَكُورُ عَدُوً مُبِينٌ ﴿ فَا وَارَاعَبُدُونِ هَذَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴿ اللَّهَ يَطُونُوا تَعْقِلُونَ ﴿ هَا اَصِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴿ اللَّهَ عَلَيْ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُو جِبِلًا كَثِيمًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴿ هَا هَا فَيَهِ مَا كُنتُمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴿ هَا هَا لَيْوَمَ مَعْتَمُ اللَّيْ اللَّهُ مَا كُنتُمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴿ هَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّيْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعَلِيلًا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّ

## فَمَا ٱسْتَطَاعُوا مُضِيًّا وَلَا يَرْجِعُونَ اللَّا

لما ذكر تعالى جزاء المتقين، ذكر جزاء المجرمين

(و) أنهم يقال لهم يوم القيامة

## ( وَأَمْتَنْزُوا الْيَوْمَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ )

\*\*\*يَقُولُ تَعَالَى مُخْبِرًا عَمَّا يَؤُولُ إِلَيْهِ حَالُ الْكُفَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ أَمْرِهِ لَهُمْ أَنْ يَهْتَازُوا، مَعْنَى:-

يَتَمَيَّرُونَ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ فِي مَوْقِفِهِمْ، كَقَوْلِهِ تَعَالَى:-

{وَيَوْمَ خَشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا مَكَانَكُمْ أَنْتُمْ وَشُرَكَاؤُكُمْ فَزَيَّلْنَا بَيْنَهُمْ} [يُونُسَ:٢٨]

وَ قَالَ تَعَالَى: {وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَبِذٍ يَتَفَرَّقُونَ} [الرُّوم: ١٤]

{يَوْمَبِذٍ يَصَّدَّعُونَ} [الرُّوم: ٤٣]

أَيْ: يَصِيرُونَ صدْعَين فِرْقَتَيْنِ،

{احْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَاجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْجَحِيمِ} [الصَّافَّاتِ: ٢٢، ٢٣].

أي: تميزوا عن المؤمنين، و كونوا على حدة

ليوبخهم و يقرعهم على رءوس الأشهاد قبل أن يدخلهم النار،

فيقول لهم:

## ( ♦ أَلَرَ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ )

۲۳-م۰۳-ص٤٤٤

أي: آمركم و أوصيكم، على ألسنة رسلي، و أقول لكم:

(يُنَبِينَ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانُّ )

أي: لا تطيعــوه؟

و هذا التوبيخ، يدخل فيه التوبيخ عن جميع أنواع الكفر و المعاصي، لأنها كلها طاعة للشيطان و عبادة له،

## (إِنَّهُ وَلَكُونَ عَدُقُّ مَٰبِينٌ)

فحذرتكم منه غاية التحذير، و أنذرتكم عن طاعته،

و أخبرتكم بما يدعوكم إليه،

( و )

أمرتكم

(وَأَنِ ٱعْبُدُونِي)

بامتثال أوامري و ترك زواجري،

(هَندُا)

أي:عبادتي و طاعتي، و معصية الشيطان

(صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ)

فعلوم الصراط المستقيم و أعماله ترجع إلى هذين الأمرين،

أي: فلم تحفظوا عهدي، و لم تعملوا بوصيتي، فواليتم عدوكم،

## (وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُرْ جِبِلًا)

أي: خلقا

## (كَثِيرًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ )

أي: فلا كان لكم عقل يأمركم بموالاة ربكم و وليكم الحق،

و يزجركم عن اتخاذ أعدى الأعداء لكم وليا،

فلو كان لكم عقل صحيح لما فعلتم ذلك،

فإذا أطعتم الشيطان، و عاديتم الرحمن، و كذبتم بلقائه،

و وردتم القيامة دار الجزاء، وحق عليكم القول بالعذاب

## ف ( هَاذِهِ جَهَنَّمُ ٱلَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ )

و تكذبون بها، فانظروا إليها عيانا،

فهناك تنزعج منهم القلوب، و تزوغ الأبصار، و يحصل الفزع الأكبر.

ثم يكمل ذلك، بأن يؤمر بهم إلى النار

## و يقال لهم: (أَصْلَوْهَا ٱلْيَوْمَ بِمَا كُنْتُر تَكُفُرُونَ )

أي: ادخلوها على وجه تصلاكم، و يحيط بكم حرها،

و يبلغ منكم كل مبلغ، بسبب كفركم بآيات الله، و تكذيبكم لرسل الله.

\*\*\* كَمَا قَالَ تَعَالَى: {يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًا \* هَذِهِ النَّارُ الَّتِي كُنْتُمْ بِهَا تُكْمِرُونَ} [الطُّورِ: ١٣-١٥] .

○قال الله تعالى في بيان وصفهم الفظيع في دار الشقاء:-

۲۳-م۰۳-ص٤٤٤

#### (ٱلْيَوْمَ نَغْتِ مُ عَلَىٰ أَفْوَهِهِمْ)

## (وَتُكَلِّمُنَا آيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ آرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ )

أي: تشهد عليهم أعضاؤهم بما عملوه، و ينطقها الذي أنطق كل شيء.

\*\*\*صحیح مسلم

(٢٩٦٩) عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ ﴿ قَالَ: كُنَّا عِنْدَ رَسُولِ اللهِ ﴿ فَضَحِكَ

فَقَالَ:-«هَلْ تَدْرُونَ مِمَّ أَضْحَكُ؟»

قَالَ قُلْنَا:-اللهُ وَ رَسُولُهُ أَعْلَمُ،

قَالَ:مِنْ مُخَاطِّبَةِ الْعَبْدِ رَبَّهُ،

يَقُولُ: يَا رَبِّ أَلَمْ تُجِرْنِي مِنَ الظُّلْمِ؟

قَالَ: يَقُولُ: بَلَى، قَالَ:

فَيَقُولُ: فَإِنِّي لَا أُجِيزُ عَلَى نَفْسِي إِلَّا شَاهِدًا مِنِّي،

قَالَ: فَيَقُولُ: كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ شَهِيدًا، وَ بِالْكِرَامِ الْكَاتِبِينَ شُهُودًا،

قَالَ: فَيُخْتَمُ عَلَى فِيهِ، فَيُقَالُ لِأَرْكَانِهِ: انْطِقِي،

قَالَ: فَتَنْطِقُ بِأَعْمَالِهِ،

قَالَ: ثُمَّ يُخَلَّى بَيْنَهُ وَ بَيْنَ الْكَلَام،

قَالَ فَيَقُولُ: بُعْدًا لَكُنَّ وَ سُحْقًا، فَعَنْكُنَّ كُنْتُ أُنَاضِلُ "(٢)

## (وَلَوْ نَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰ أَعَيْنِهِمْ)

بأن نُذْهِبَ أبصارهم، كما طمسنا على نطقهم.

#### (فَأَسْتَبَقُواْ ٱلصِّرَاطَ )

أي: فبادروا إليه، لأنه الطريق إلى الوصول إلى الجنة،

\*الميسر:-فبادروا إلى الصراط ليجوزوه،

#### (فَأَنَّ يُبْعِبُونِ )

[فكيف يتحقق ثهم ذئك] و قد طمست أبصارهم.

#### ( وَلَوْ نَشَاءُ لَمَسَخْنَاهُمْ عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ )

أي: لأذهبنا حركتهم

\*\*\*لَجَعَلْنَاهُمْ حِجَارَةً.

\*\*\*لَغَيَّرْنَا خَلْقَهم.

(فَمَا أَسْتَطَلَعُوا مُضِيًّا)

إلى الأمام

(وَلَا يَرْجِعُونَ)

إلى ورائهم ليبعدوا عن النار.

٢ (لأركانه) أي جوارحه (أناضل) أي أدافع وأجادل]

<sup>..</sup> ۲۳-م۰۳-ص۶۶۶

و المعنى: أن هؤلاء الكفار، حقت عليهم كلمة العذاب،

و لم يكن بُدٌّ من عقابهم.

#### و في ذلك الموطن: –

ما ثُمَّ إلا النار قد برزت، و ليس لأحد نجاة إلا بالعبور على الصراط،

و هذا لا يستطيعه إلا أهل الإيمان، الذين يمشون في نورهم،

و أما هؤلاء، فليس لهم عند الله عهد في النجاة من النار؛

فإن شاء طمس أعينهم و أبقى حركتهم،

فلم يهتدوا إلى الصراط لو استبقوا إليه و بادروه،

و إن شاء أذهب حراكهم فلم يستطيعوا التقدم و لا التأخر.

المقصود: أنهم لا يعبرونه، فلا تحصل لهم النجاة.

## وَمَن نُعَمِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي ٱلْخَلْقِ أَفَلا يَعْقِلُونَ اللهُ

يقول تعالى: ﴿ وَمَن نُّعَـمِّرُهُ ﴾

من بني آدم

## (نُنَكِّسُهُ فِي ٱلْخَلْقِ )

أي: يعود إلى الحالة التي ابتدأ حالة الضعف، ضعف العقل، و ضعف القوة.

#### (أَفَلَا يَعْقِلُونَ)

أن الآدمي ناقص من كل وجه،

فيتداركوا قوتهم و عقولهم، فيستعملونها في طاعة ربهم.

۲۲-م۰۳-ص٤٤٤

\*الميسر: أفلا يعقلون أن من فعل مثل هذا بهم قادر على بعثهم؟

\*\*\*كَمَا قَالَ تَعَالَى:- {اللَّهُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِنْ ضَعْفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفٍ

قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ}

[الرُّوم: 36].

وَ قَالَ:-{وَمِنْكُمْ مَنْ يُرَدُّ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُرِ لِكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْئًا} [الْحَجِّ: ٥] .

وَمَا عَلَّمْنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ ۗ الله

لِيُنذِرَ مَن كَانَ حَيًّا وَيَعِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴿ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ الْ

ينزه تعالى نبيه محمدا على، عما رماه به المشركون، من أنه شاعر

و أن الذي جاء به شعر فقال: - ( وَمَا عَلَّمْنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ ۚ )

أن يكون شاعرا، أي: هذا من جنس المحال أن يكون شاعرا،

لأنه رشيد مهتد، و الشعراء غاوون، يتبعهم الغاوون،

و لأن الله تعالى حسم جميع الشبه التي يتعلق بها الضالون على رسوله، فحسم أن يكون يكتب أو يقرأ،

و أخبر أنه ما علمه الشعر وما ينبغي له،

## (إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ)

أي: ما هذا الذي جاء به إلا ذكر يتذكر به أولو الألباب، جميع المطالب الدينية، فهو مشتمل عليها أتم اشتمال،

و هو يذكر العقول، ما ركز الله في فطرها من الأمر بكل حسن، و النهى عن كل قبيح.

(وَقُرْءَانُ مُّبِينٌ )

أي:لما يطلب بيانه.

و لهذا حذف المعمول، ليدل على أنه مبين لجميع <u>الحــــــــــــق:</u>-بأدلته التفصيلية و الإجمالية،

و الباطــــل:-

( لِيُنذِرَ مَن كَانَ حَيًّا)

أي: حي القلب واعيه،

\*\*\* مُسْتَنِيرُ الْبَصِيرَةِ،

\*\*\*كَقَوْلِهِ: {لأُنْذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ} [الْأَنْعَامِ: ١٩]

وَ قَالَ: {وَمَنْ يَكُفُرْ بِهِ مِنَ الأَحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ} [هُودٍ: ١٧].

وَ إِنَّا يَنْتَفِعُ بِنِذَارَتِهِ مَنْ هُوَ حَيِّ الْقَلْبِ،

كَمَا قَالَ قَتَادَةً: حَيُّ الْقَلْب، حَيُّ الْبَصَر.

وَ قَالَ الضَّحَّاكُ: يَعْنِي: عَافِلًا

🔿 فهو الذي يزكو على هذا القرآن،

و هو الذي يزداد من العلم منه و العمل،

و يكون القرآن لقلبه بمنزلة المطر للأرض الطيبة الزاكية.

## (وَيَحِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ)

لأنهم قامت عليهم به حجة الله، و انقطع احتجاجهم، فلم يبق لهم أدنى عذر و شبهة يُدْلُونَ بها. \*\*\*هُوَ رَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِ، وَ حُجَّةٌ عَلَى الكافر

أَوَلَمْ يَرُوا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ الله وَذَلَلْنَهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ اللَّ وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَمَشَارِبُ أَفَلَا يَشْكُرُونَ اللَّهُ وَاتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ ءَالِهَةَ لَعَلَّهُمْ يُنصَرُونَ اللَّهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَكُمْ جُندُ ثُعُضَرُونَ اللَّ فَلا يَعْزُنكَ قَوْلُهُمْ ۗ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ اللَّ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ اللهُ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنْسِىَ خَلْقَهُ. قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظْمَ وَهِيَ رَمِيكُ اللَّهُ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِى آنشا هَآ أَوَّلَ مَرَّةً وَهُوبِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيكُ اللهُ الله ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَآ أَنتُم مِّنْهُ تُوقِدُونَ ٥٠٠ أَوَلَيْسَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِقَلْدِرِ عَلَىٰ أَن يَعْلُقَ مِثْلَهُمْ بَكِي وَهُوَ ٱلْخَلَّقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ الله فَسُبْحَنَ ٱلَّذِي بِيدِهِ مَلَكُوثُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ الله الله

أَوَلَة يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ (اللهُ وَلَا تَلَا اللهُ مَا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ اللهُ وَفَيْهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ (اللهُ عَلَيْهُمْ فَمِنْهَا يَأْكُلُونَ (اللهُ عَلَيْهُمْ فَمِنْهَا يَأْكُلُونَ (اللهُ عَلَيْهُمْ فَمِنْهَا يَأْكُلُونَ (اللهُ عَلَيْهُمْ فَمِنْهَا يَأْكُلُونَ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ فَمِنْهَا يَأْكُلُونَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ فَمِنْهَا يَأْكُلُونَ اللهُ الل

## وَلَكُمْ فِيهَا مَنَفِعُ وَمَشَارِبٌ أَفَلَا يَشَكُرُونَ اللهَ

## (أَوَلَمْ يَرَوْأُ أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَكُمًا فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ)

يأمر تعالى العباد بالنظر إلى ما سخر لهم من الأنعام و ذللها،

و جعلهم مالكين لها

#### (وَذَلَّلْنَاهَا لَمُهُمْ)

مطاوعة لهم في كل أمر يريدونه منها

و أنه جعل لهم فيها مناف\_\_\_ع كثيرة مـــن:-

#### ١-(فَمِنْهَارَكُوبُهُمْ)

حمله .....م و حمل أثقالهم و محاملهم و أمتعتهم من محل إلى محل،

٢-(وَمِنْهَا يُأْكُلُونَ )إذا شاؤوا نَحَرُوا وَ اجْتَزَرُوا. [و من أكله منها]

## (وَلَكُمْ فِيهَا مَنْكَفِعُ)

٣-و فيهــا دفء،

٤ – و من أوبارهـــا و أشعــارها و أصوافهـا أثاثا و متاعا إلى حين،

٥-و فيها زينة و جمال، و غير ذلك من المنافع المشاهدة منها،

#### ٦-(وَمَشَارِبُ)

مِنْ أَلْبَانِهَا وَ أَبْوَالِهَا لِمَنْ يَتَدَاوَى، وَ نَحْوِ ذَلِكَ.

۲۳-م٤٠-ص٤٤٤

#### (أَفَلَا يَشَكُرُونَ )

الله تعالى الذي أنعم بهذه النعم و يخلصون له العبادة و لا يتمتعون بها تمتعا خاليا من العبرة و الفكرة.

## وَاتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ ءَالِهَةَ لَّعَلَّهُمْ يُنصَرُونَ اللَّهِ

لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ هَكُمْ جُندُ مُخْضَرُونَ الله

( وَاللَّهَ نُواْ مِن دُونِ اللَّهِ عَالِهَةً لَّعَلَّهُمْ يُنصَرُونَ )

هذا بيان لبطلان آلهة المشركين، التي اتخذوها مع الله تعالى،

و رجوا نصرها و شفعها، فإنها في غاية العجز

(لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ)

و لا أنفسهم ينصرون،

فإذا كانوا لا يستطيعون نصرهم، فكيف ينصرونهم؟

و النصــــر له شرطــــان:-

١ - الاستطاع\_\_\_ة

٢ - و القــــدرة

فإذا استطاع، يبقى: هل يريد نصرة من عبده أم لا؟

فَنَفْئ الاستطاعة، ينفى الأمرين كليهما.

(وَهُمْ لَمُنْ جُندُ تُحْضَرُونَ )

أي: - هم و هم في العذاب، و متبرئ بعضهم من بعض،

أفلا تبرءوا في الدنيا من عبادة هؤلاء،

و أخلصوا العبادة للذي بيده الملك و النفع و الضر، و العطاء و المنع، و هو الولى النصير؟

## فَلا يَعْزُنكَ قَوْلُهُمْ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ اللَّهِ

(فَلَا يَعْزُنكُ )

أي: فلا يحزنك يا أيها الرسول

(قَوْلُهُمْ)

قول المكذبين،

Oو المراد بالقول: ما دل عليه السياق، كل قول يقدحون فيه في الرسول، أو فيما جاء به.

أي: فلا تشغل قلبك بالحزن عليهم

(إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ )

فنجازيهم على حسب علمنا بهم، و إلا فقولهم لا يضرك شيئا.

أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴿ ﴿ وَخَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَهِى خَلْقَهُ وَقَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظَامَ وَهِى رَمِيعُ ﴿ ﴿ وَخَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَهِى خَلْقَهُ وَقَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظَامَ وَهِى رَمِيعُ ﴿ ﴿ وَخَرَبَ لَنَا مَثَالًا وَنَهِى خَلْقَ عَلِيعُ ﴿ ﴿ ﴾ قُلْ يُعْيِيهَا ٱلَّذِى آنشا هَا آوَلَ مَرَّةً وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيعُ ﴿ ﴿ ﴾ قُلْ يُعْيِيهَا ٱلَّذِى آنشا هَا آوَلَ مَرَّةً وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيعُ ﴿ ﴾

# الَّذِى جَعَلَ لَكُو مِّنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَاۤ أَنتُع مِّنْهُ تُوقِدُونَ ﴿ الْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَاۤ أَنتُع مِّنْهُ تُوقِدُونَ ﴿ الْأَنْ الْمَعْلَقُ مِثْلَهُ مُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِقَدِدٍ عَلَىٰٓ أَن يَعْلُقَ مِثْلَهُ مُّ اللَّهُ مُورُد إِذَاۤ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَي كُونُ بَلَى وَهُو الْخَلَقُ الْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ إِنَّ مَاۤ أَمْرُهُ وَإِذَاۤ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَي كُونُ

## الله فَسُبْحَانَ ٱلَّذِي بِيدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ الله

\*جاء في الصحيح المسند من أسباب النزول:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال:-

إن العاص بن وائل أخذ عظما من البطحاء ففته بيده

ثم قال لرسول الله ﷺ:

أيحيى الله هذا بعد ما أرم؟

فقال رسول الله ﷺ:-

"نعم يميتك الله ثم يحييك ثم يدخلك جهنم".

قال: و نزلت الآيات من آخر يس.

الكريمات، فيها ذكر شبهة منكري البعث،

و الجواب عنها بأتم جواب و أحسنه و أوضحه،

فقال تعالى: (أَوَلَمْ بَرَ ٱلْإِنْكُنُ )

المنكر للبعث و الشاك فيه، أمرا يفيده اليقين التام بوقوعه، و هو ابتداء خلقه

(أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ)

ثم تنقله في الأطوار شيئا فشيئا، حتى كبر و شب، و تم عقله و استتبط

\*\*\*كَمَا قَالَ تَعَا لَى:-{ أَلَمْ خَنْلُقْكُمْ مِنْ مَاءٍ مَهِينٍ \* فَجَعَلْنَاهُ فِي قَرَارٍ مَكِينٍ \* إِلَى قَدَرِ مَعْلُومٍ} [الْمُرْسَلَاتِ: ٢٠-٢٢] .

وَ قَالَ أَإِنَّا خَلَقْنَا الإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ} [الْإِنْسَانِ: ٢] أَيْ: مَنْ نُطْفَةِ مِنْ أَخْلَاطِ مُتَفَرِّقَةِ،

فَٱلَّذِي ۚ خَلَقَهُ مِنْ هَذِهِ النُّطْفَةِ الصَّعِيفَةِ أَلَيْسَ بِقَادِرٍ عَلَى إِعَادَتِهِ بَعْدَ مَوْتِهِ؟ \*\*\* مسند أحمد ط الرسالة

١٧٨٤٢ - عَنْ بُسْر بْنِ جَحَّاشِ الْقُرشِيِّ،

أَنَّ النَّبِيِّ وَالْإِبَرَقَ يَوْمًا فِي كَفِّهِ، فَوَضَعَ عَلَيْهَا أُصْبُعَهُ،

ثُمَّ قَالَ:قَالَ اللهُ: ابْنَ آذَمَ أَنَّ تُعْجِزُنِي وَ قَدْ خَلَقْتُكَ مِنْ مِثْلِ هَذِهِ حَتَّى إِذَا سَوَّيْتُكَ وَ عَدَلْتُكَ، مَشَيْتَ بَيْنَ بُرْدَيْنِ وَ لِلْأَرْضِ مِنْكَ وَئِيدٌ،

فَجَمَعْتَ وَ مَنَعْتَ، حَتَّى إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِيَ،

قُلْتَ: أَتَصَدَّقُ، وَ أَنَّى أَوَانُ الصَّدَقَةِ " (٢)

## (فَإِذَا هُوَخَصِيدٌ مُّبِينٌ )

\*الميسر:- فإذا هو كثير الخصام واضح الجدال؟

• بعد أن كان ابتداء خلقه من نطفة، فلينظر التفاوت بين هاتين الحالتين، و ليعلم أن الذي أنشأه من العدم، قادر على أن يعيده بعد ما تفرق و تمزق، من باب أولى.

#### ( وَضَرَبَ لَنَا )

\*الميسر:-المنكر للبعث

#### (مَثَلًا)

و أن الأمر المستبعد على قدرة المخلوق مستبعد على قدرة الخالق.

(وَنَسِىَ)

ابتداء

(خُلْقُهُ,)

○فسر هذا المثل بقوله: -

(قَالَ )

ذلك الإنسان

(مَن يُحِي ٱلْعِظَلَمَ وَهِيَ رَمِيتُ )

\*البالية المتفتتة

Oأي: هل أحد يحييها؟

استفهام إنكار، أي: لا أحد يحييها بعد ما بليت و تلاشت.

هذا وجه الشبهة و المثل،

و هو أن هذا أمر في غاية البعد على ما يعهد من قدرة البشر،

و هذا القول الذي صدر من هذا الإنسان غفلة منه، و نسيان لابتداء خلقه،

فلو فطن لخلقه بعد أن لم يكن شيئا مذكورا فوجد عيانا،

لم يضرب هذا المثل.

فأجاب تعالى عن هذا الاستبعاد بجواب شاف كاف،

## فقال: (قُلْ يُعْيِيهَا ٱلَّذِي آنشَاهَاۤ أَوَّلَ مَرَّوٍّ)

و هذا بمجرد تصوره، يعلم به علما يقينا لا شبهة فيه،

أن الذي أنشأها أول مرة قادر على الإعادة ثاني مرة، و هو أهون على القدرة إذا تصوره المتصور،

## (وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيثُر )

هذا أيضا دليل ثــان من صفات الله تعالى:-

و هو أن علمه تعالى محيط بجميع مخلوقاته في جميع أحوالها في جميع الأوقات،

و يعلم ما تنقص الأرض من أجساد الأموات و ما يبقى،

و يعلم الغيب و الشهادة،

فإذا أقر العبد بهذا العلم العظيم، علم أنه أعظم و أجل من إحياء الله الموتى من قبورهم.

\*\*\* صحيح البخاري

٢٠٧٧ - عن حُذَيْفَةَ ﴿ مُدَّثَهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ:

تَلَقَّتِ المَلاَئِكَةُ رُوحَ رَجُلِ مِمَّنْ كَانَ قَبْلَكُمْ،

قَالُوا: أَعَمِلْتَ مِنَ الخَيْرِ شَيْئًا؟

قَالَ: كُنْتُ آمُرُ فِتْيَانِي أَنْ يُنْظِرُوا وَ يَتَجَاوَزُوا عَنِ المُوسِرِ،

قَالَ: قَالَ: فَتَجَاوَزُوا عَنْهُ "

قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ: وَ قَالَ أَبُو مَالِكِ، عَنْ رِبْعِيِّ: - «كُنْتُ أُيسِّرُ عَلَى المُوسِرِ، وَ أُنْظِرُ المُعْسِرَ»(١)

Oثم ذكر دليلا ثالثا :-

## ( ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلشَّجِرِ ٱلْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَنتُم مِّنْهُ تُوقِدُونَ )

\*\*\*الْمُرَادُ بِذَلِكَ سَرْحِ الْمَرْخِ و العَفَارِ،

يَنْبُتُ فِي أَرْضِ الْحِجَازِ فَيَأْتِي مَنْ أَرَادَ قَدْحِ نَارٍ وَ لَيْسَ مَعَهُ زِنَادٌ، فَيَأْخُذُ مِنْهُ عُودَيْنِ أَخْضَرَيْنِ، وَ يَقْدَحُ أَحَدَهُمَا بِالْآخَرِ،

فَتَتَوَلَّدُ النَّارُ مِنْ بَيْنِهِمَا، كَالزِّنَادِ سَوَاءً.

النار اليابسة من الشجر الأخضر،

الذي هو في غاية الرطوبة، مع تضادهما و شدة تخالفهما،

فإخراجه الموتى من قبورهم مثل ذلك.

Oثم ذكر دليلا رابعا فقال: -

(أَوَلَيْسَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ)

على سعتهما و عظمهما

(بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَن يَعْلُقَ مِثْلَهُمْ)

أي: أن يعيدهم بأعيانهم .

\*\*\*يَقُولُ تَعَالَى مُنَبِّهًا عَلَى قُدْرَتِهِ الْعَظِيمَةِ فِي خلق السموات السَّبْعِ،

التقت) استقبلت عند الموت لتقبضها. (فتياني) جمع فتى و هو الأجير و الخادم.
 (ينظروا) من الإنظار و هو الإمهال. (يتجاوزوا) يتسامحوا في الاقتضاء و الاستيفاء
 ٢٣-م٤٠-٥٥٠٤

مِا فِيهَا مِنَ الْكَوَاكِبِ السَّيَّارَةِ وَ الثَّوَابِتِ، وَ الْأَرْضِينَ السَّبْعِ وَمَا فِيهَا مِنْ جِبَالٍ وَرِمَالٍ، وَ بِحَارٍ وَ قَفَارٍ، وَ مَا بَيْنَ ذَلِكَ،

وَ مُرْشِدًا إِلَى الاِسْتِدْلَالِ عَلَى إِعَادَةِ الْأَجْسَادِ بِخَلْقِ هَذِهِ الْأَشْيَاءِ العظيمة، كقوله تعالى:-{ لَخَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ} [غَافِرٍ: ٥٧] ( بَكَىٰ )

قادر على ذلك، فإن خلق السماوات و الأرض أكبر من خلق الناس.

## (وَهُوَ ٱلْخَلَّاقُ ٱلْعَلِيمُ )

و هذا دليل خامس:-

فإنه تعالى الخلاق، الذي جميع المخلوقات،

متقدمها و متأخرها، صغيرها و كبيرها، كلها أثر من آثار خلقه و قدرته،

و أنه لا يستعصي عليه مخلوق أراد خلقه.

فإعادته للأموات، فرد من أفراد آثار خلقه،

و لهذا قال: - (إِنَّمَا أَمْرُهُ و إِذَا أَرَادَ شَيْعًا ) نكرة في سياق الشرط، فتعم كل شيء.

(أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ)

أي: في الحال من غير تمانع.

\*\*\*لا يحتاج الى تكرار

(فَسُبْحَانَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُوثُ كُلِّ شَيْءٍ)

\*\*\*كَقَوْلِهِ عَزَّ وَجَلَّ:-{قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوثُ كُلِّ شَيْءٍ} [الْمُؤْمِنُونَ: ٨٨]

وَ كَقَوْلِهِ تَعَا لَى:-{تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ} [الْمُلْكِ: ١]

فَالْمُلْكُ وَ الْمَلَكُوتُ وَاحِدٌ فِي الْمَعْنَى،

كَرَحْمَةٍ و رَحَمُوت، و رَهْبَة و رَهَبُوت، و جَبْر و جَبَرُوت.

#### Oو هذا دليل سادس:-

فإنه تعالى هو الملك المالك لكل شيء،

الذي جميع ما سكن في العالم العلوي و السفلي ملك له،

و عبيد مسخرون و مدبرون، يتصرف فيهم بأقداره الحكمية،

و أحكامه الشرعية، و أحكامه الجزائية.

فإعادته إياهم بعد موتهم، لينفذ فيهم حكم الجزاء، من تمام ملكه،

#### و لهذا قال: (وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ )

من غير امتراء و لا شك، لتواتر البراهين القاطعة و الأدلة الساطعة على ذلك. فتبارك الذي جعل في كلامه الهدى و الشفاء و النور.

Oتم تفسير سورة يس، فلله تعالى الحمد كما ينبغي لجلاله،

و له الثناء كما يليق بكماله، و له المجدكما تستدعيه عظمته و كبرياؤه،

و صلى الله على محمد و آله و سلم.

## ٣٧-سورة الصافات-بِنُ

وَالصَّنَفَاتِ صَفًّا اللَّ فَالرَّبِورَتِ زَجْرًا اللَّهُ فَالنَّالِيَتِ ذِكْرًا اللَّهِ إِلَّهَ كُمُ لَوَبِعِدُ اللهُ زَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشَارِقِ اللهِ إِنَّا زَيَّنَا السَّمَآءَ الدُّنْيَا بِنِينَةِ ٱلْكُوَاكِ إِنَّ وَحِفْظًا مِّن كُلِّ شَيْطَنِ مَارِدٍ اللَّ لَايَسَّمَعُونَ إِلَى ٱلْمَلَإِ ٱلْأَعْلَى وَيُقَذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ اللهُ دُحُورًا وَلَكُمْ عَذَابٌ وَاصِبُ اللهُ إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْخَطْفَةَ فَأَنْبَعَدُر شِهَاكُ ثَاقِبٌ إِنَّ فَأَسْتَفْنِهِمْ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقًا أَم مِّنْ خَلَقْنَا ۚ إِنَّا خَلَقْنَاهُم مِّن طِينٍ لَّازِبٍ اللَّ بَلِ عَجِبْتَ وَيَسْخُرُونَ اللَّ وَإِنَا ذُكِّرُوا لَا يَذْكُرُونَ اللَّ وَإِنَا رَأَوْا ءَايَةُ يَسَتَسْخِرُونَ اللَّ وَقَالُواْ إِنْ هَلَآ إِلَّا سِخْرُمُّبِينُ اللَّهِ أَوِذَا مِنْنَا وَكُنَّا نُرَابًا وَعظلمًا أَءِنَا لَمَبْعُوثُونَ ﴿ ۚ إِنَّ أَوَءَابَآؤُنَا ٱلْأُوَّلُونَ ﴿ ۚ قُلْ نَعَمْ وَأَنتُمْ دَخِرُونَ ﴿ أَن فَإِنَّمَا هِي زَجْرَةٌ لُ وَحِدَةً فَإِذَا هُمْ يَنظُرُونَ ﴿ ۚ وَقَالُواْ يَنَوَيْلَنَا هَلَنَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴿ هَٰلَا يَوْمُ ٱلْفَصِّلِ ٱلَّذِي كُنتُم بِهِ تُكَذِّبُوك الله الشُّهُ الْحَشُرُوا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ اللهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَأَهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَطِ ٱلْجَحِيمِ اللَّ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ اللَّ ٣٧–تفسير سورة الصافات–وهي مكية

\*\*\*سنن النسائي

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْن عُمَرَ اللَّهِ قَالَ:

## «كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَأْمُرُ بِالتَّخْفِيفِ وَيَوُمُّنَا بِالصَّافَّاتِ» بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

وَالصَّنَفَاتِ صَفًا اللهُ فَالنَّحِرَتِ زَجْرًا اللهُ فَالنَّلِينَتِ ذِكْرًا اللهُ إِنَّ إِلَهَ كُمُ لَوَحِدُ اللهُ وَرَبُّ الْمَشَارِقِ اللهُ إِنَّا زَبَّنَا السَّمَاءَ الدُّنَيَا اللَّمَاءَ الدُّنَيَا اللَّمَاءَ الدُّنَيَا اللَّمَاءَ اللَّمَاءُ اللَّهُ اللَّمَاءُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمَاءُ اللَّمَاءُ اللَّمَاءُ اللَّهُ اللَّمَاءُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْحِلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ

هذا قسم منه تعالى بالملائكة الكرام، في حال عبادتها وتدبيرها ما تدبره بإذن ربها، على ألوهيته تعالى وربوبيته،

فقال: (وَالصَّنَّفَّاتِ صَفًّا)

أي: صفوفا في خدمة ربهم، وهم الملائكة.

#### (فَالزَّبِوَرَتِ زَجْرًا )

وهم الملائكة، يزجرون السحاب وغيره بأمر الله.

#### ( فَٱلتَّلِيكَتِ ذِكْرًا )

وهم الملائكة الذين يتلون كلام الله تعالى.

\*\*\*الْمَلَائِكَةُ يَجِيئُونَ بِالْكِتَابِ، وَالْقُرْآنِ مِنْ عِنْدِ اللهِ إِلَى النَّاسِ.

۲۳-م۰٥-ص٤٤٦

وَهَذِهِ الْآيَةُ كَقَوْلِهِ تَعَالَى:-{فَالْمُلْقِيَاتِ ذِكْرًا عُذْرًا أَوْ نُذْرًا} [الْمُرْسَلَاتِ:٥، ٦]
\*\*\*صحيح مسلم

(٥٢٢) عَنْ حُذَيْفَةَ ﴿ قَالَ:-

قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ:-

فُضِّلْنَا عَلَى النَّاس بِثَلَاث:-

جُعلَتْ صُفُوفُنَا كَصُفُوفِ الْمَلَائكَةِ،

وَجُعِلَتْ لَنَا الْأَرْضُ كُلُّهَا مَسْجِدًا،

وَجُعِلَتْ تُرْبَتُهَا لَنَا طَهُورًا، إِذَا لَمْ نَجِدِ الْمَاءَ "

\*\*\*صحیح مسلم

(٤٣٠)عَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةً هُفَالَ:-

قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ:

«أَلَا تَصُفُّونَ كَمَا تَصُفُّ الْمَلَائِكَةُ عِنْدَ رَبِّهَا؟»

فَقُلْنَا يَا رَسُولَ اللهِ، وَكَيْفَ تَصُفُّ الْمَلَائِكَةُ عِنْدَ رَبِّهَا؟

قَالَ: «يُتِمُّونَ الصُّفُوفَ الْأُولَ وَيَتَرَاصُّونَ فِي الصَّفِّ»

الفلما كانوا متألهين لربهم، ومتعبدين في خدمته،

ولا يعصونه طرفة عين، أقسم بهم على ألوهيته

فقال: (إِنَّ إِلَهَكُمْ لَوَحِدٌ)

ليس له شريك في الإلهية،

فأخلصوا له الحب والخوف والرجاء، وسائر أنواع العبادة.

( زَبُّ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ ٱلْمَشَارِقِ )

أي: هو الخالق لهذه المخلوقات، والرازق لها، المدبر لها،

۲۳-م۰٥-ص٤٤٦

فكما أنه لا شريك له في ربوبيته إياها،

فكذلك لا شريك له في ألوهيته،

وكثيرا ما يقرر تعالى توحيد الإلهية بتوحيد الربوبية،

لأنه دال عليه. وقد أقر به أيضا المشركون في العبادة،

فيلزمهم بما أقروا به على ما أنكروه.

\*\*\*هُوَ الْمَالِكُ الْمُتَصَرِّفُ فِي الْخَلْقِ بِتَسْخِيرِهِ مِا فِيهِ مِنْ كَوَاكِبَ ثَوَابِتَ، وَسَيَّارَاتٍ تَبْدُو مِنَ الْمَشْرِقِ، وَتَغْرُبُ مِنَ الْمَغْرِبِ.

وَاكْتَفَى بِذِكْرِ الْمَشَارِقِ عَنِ الْمَغَارِبِ لِدَلَالَتِهَا عَلَيْهِ.

وَقَدْ صَرَّحَ بِذَٰلِكَ فِي قَوْٰلِهِ:- ۗ

{فَلا أُقْسِمُ بِرَبِّ الْمَشَارِقِ وَالْمَغَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ} [الْمَعَارِجِ:٤٠].

وَقَالَ فِي الْآيَةِ الْأُخْرَى:-{رَبُّ الْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ} [الرَّحْمَنِ:١٧] يَعْنِي فِي الشِّتَاءِ وَالصَّيْفِ، لِلشَّمْس وَالْقَمَر.

١-دلالتهاعلى المغارب

٢-أو لأنهــا مشارق النجـوم التي سيذكرها،

فلهذا قال: - (إِنَّا زَبَّنَّا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِزِينَةٍ ٱلْكُوَاكِبِ آَنَ وَحِفْظًا مِّن كُلِّ شَيْطُن مَارِدٍ

## اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ذكر الله في الكواكب هاتين الفائدتيـــن العظيمتيــن:-

إحداهم\_\_\_\_ا: -

#### (إِنَّا زَبَّنَّا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا)

كونها زينة للسماء، إذ لولاها، لكانت السماء جرما مظلما لا ضوء فيها،

## (بِزِينَةٍ ٱلْكُوَاكِبِ)

#### ولكــــن زينهـا فيهـا لـــــ:-

١ - تستنير أرجاؤها، وتحسن صورتها،

٢ - ويهتدى بها في ظلمات البر والبحر

٣-و يحصل فيها من المصالح ما يحصل.

\*\*\*قُرِئَ بِالْإِضَافَةِ وَبِالْبَدَلِ، وَكِلَاهُمَا مِعْنَى وَاحِدٍ

فَالْكَوَاكِبُ السَّيَّارَةُ وَالثَّوَابِتُ يَثْقُبُ ضَوْءُهَا جِرْمَ السَّمَاءِ الشَّفَّافَ،

فَتُضِيءُ لِأَهْلِ الْأَرْضِ،

كَمَا قَالَ تَعَالَى:- {وَلَقَدْ زَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَجَعَلْنَاهَا رُجُومًا لِلشَّيَاطِينِ

وَأَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابَ السَّعِيرِ} [الْمُلْكِ:٥]

وَقَالَ:-{وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَّاهَا لِلنَّاظِرِينَ وَحَفِظْنَاهَا مِنْ كُلِّ

شَيْطَانٍ رَجِيمٍ \* إِلا مَنِ اسْتَرَقَ السَّمْعَ فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ مُبِينٌ } [الْحِجْرِ:١٦-١٨].

#### والثانيــــة:

#### (وَحِفظًا )

\*\*\*تَقْدِيرُهُ: وَحَفِظْنَاهَا حِفْظًا،

## (مِّن كُلِّ شَيْطَنِ مَّارِدٍ)

\*\*\*المتمرد العاتي

۲۳-م۰٥-ص٤٤٦

Oحراسة السماء عن كل شيطان مارد، يصل بتمرده إلى استماع الملأ الأعلى، وهم الملائكة،

( لَا يَسَّمَّعُونَ إِلَى ٱلْمَلِإِ ٱلْأَعْلَىٰ وَيُقَذَفُونَ )

\*\*\*يُرْمَوْنَ

فإذا استمعت قذفتها بالشهب الثواقب

(مِن کُلِّ جَانِبٍ)

\*\*\*مِنْ كُلِّ جِهَةٍ يَقْصِدُونَ السَّمَاءَ مِنْهَا

( دُحُورًا)

طردا لهم، وإبعادا عن استماع ما يقول الملأ الأعلى.

\*\*\*كَمَا تَقَدَّمَ بَيَانُ ذَلِكَ فِي الْأَحَادِيثِ الَّتِي أَوْرَدْنَاهَا عِنْدَ قَوْلِهِ تَعَالَى:

{حَتَّى إِذَا فُرِّعَ عَنْ قُلُوبِهِم قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِير} [سَبَأِ:٢٣]

(وَكُمْ مَذَابٌ وَاصِبُ )

\*\*\*فِي الدَّارِ الْآخِرَةِ لَهُمْ عَذَابٌ دَائِمٌ مُوجِعٌ مُسْتَمِرٌّ، كَمَا قَالَ:

{وَأُعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابَ السَّعِيرِ} [الْمُلْكِ:٥].

أي: دائم، معد لهم، لتمردهم عن طاعة ربهم.

ولولا أنه تعالى استثنى، لكان ذلك دليلا على أنهم لا يستمعون شيئا أصلا

ولكن قال (إلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْخَطْفَةَ )

تلقف من الشياطين المردة،الكلمة الواحدة [يسمعهامِنَ السَّمَاءِ]على وجه الخفيةوالسرقة

(فَأَنْبَعَهُ مِشْهَابٌ ثَاقِبٌ)

\*الميسر:المضيء

أولا:-

تارة يدركه قبل أن يوصلها إلى أوليائه، فينقطع خبر السماء،

ثانيا:-

وتارة يخبر بها قبل أن يدركه الشهاب

\*\*\*فَيُلْقِيهَا إِلَى الَّذِي تَحْتَهُ، وَيُلْقِيهَا الْآخَرُ إِلَى الَّذِي تَحْتَهُ،

فَرُهَّا أَذْرَكَهُ الشِّهَابُ قَبْلَ أَنْ يُلْقَيَهَا

وَرُبَّهَا أَلْقَاهَا بِقَدَرِ اللَّهِ قَبْلَ أَنْ يَأْتِيَهُ الشِّهَابُ فَيُحْرِقَهُ،

فَيَذْهَبُ بِهَا الْآخَرُ إِلَى الْكَاهِنِ،

فيكذبون معها مائة كذبة يروجونها بسبب الكلمة التي سمعت من السماء.

\*\*\*سنن الترمذي ت شاكر:-

٣٣٢٤ -عَنْ ابْن عَبَّاس﴿ قَالَ:-

كَانَ الجِنُّ يَصْعَدُونَ إِلَى السَّمَاءِ يَسْتَمِعُونَ الوَحْيَ،

فَإِذَا سَمِعُوا الكَلِمَةَ زَادُوا فِيهَا تِسْعًا،

فَأَمَّا الكَلِمَةُ فَتَكُونُ حَقًّا، وَأَمَّا مَا زَادُوهُ فَيَكُونُ بَاطِلًا

فَلَمَّا بُعِثَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مُنعُوا مَقَاعِدَهُمْ، فَذَكَرُوا ذَلِكَ لِإِبْلِيسَ،

وَلَمْ تَكُنِ النُّجُومُ يُرْمَى بِهَا قَبْلَ ذَلِكَ،

فَقَالَ لَهُمْ إِبْلِيسُٰ: مَا هَذَا إِلَّا مِنْ أَمْرِ قَدْ حَدَثَ فِي الأَرْضِ،

فَبَعَثَ جُنُودَهُ فَوَجَدُوا رَسُولَ اللهِ ﷺ قَائِمًا يُصَلِّي بَيْنَ جَبَلَيْنِ أُرَاهُ قَالَ:- جَكَّةَ، فَلَقُوهُ فَأَخْبَرُوهُ،

ولما بين هذه المخلوقات العظيمة قال: ( فَأَسْتَفْلِهِمْ )

أي: اسأل منكري خلقهم بعد موتهم.

(أَهُمْ )

أي: إيجادهم بعد موتهم،

(أَشُدُّ)

وأشق؟

(خُلْقًاأُم مَّنْ خَلَقْنَا )

من هذه المخلوقـــــات؟

فلا بد أن يقروا أن خلق السماوات والأرض أكبر من خلق الناس.

فيلزمهم إذا الإقرار بالبعث،

بل لو رجعوا إلى أنفسهم وفكروا فيها،لعلموا

(إِنَّا خَلَقْنَاهُم مِن طِينٍ لَّاذِبِ )

أن ابتداء خلقهم من طين لازب، أصعب عند الفكر من إنشائهم بعد موتهم،

\*\*\*هُوَ الْجَيِّدُ الَّذِي يَلْتَزِقُ بعضه ببعض

\*\*\*هُوَ اللَّزِجُ.

\*\*\*هُوَ الَّذِي يَلْزَقُ بِالْيَدِ.

أي: قوي شديد كقوله تعالى: –

(وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَمَاٍ مَسْنُونٍ)

\*\*\*كَمَا قَالَ تَعَالَى: { لَحَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ

أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ} [غَافِر:٥٧]

ثُمَّ بَيَّنَ أَنَّهُمْ خُلقوا مِنْ شَيْءٍ ضَعِيفِ

بَلْ عَجِبْتَ وَيَسْخُرُونَ اللَّ وَإِذَا ذُكِّرُوا لَا يَنْكُرُونَ اللَّ وَإِذَا رَأُواْ ءَايَةُ يَسْتَسْخِرُونَ

اللهُ وَقَالُوٓا إِنْ هَلَآ إِلَّا سِحْرٌمُبِينُ اللَّهِ أَوِذَا مِنْنَا وَكُنَّا نُرَابًا وَعِظَلمًا أَوِنَا لَمَبْعُوثُونَ اللَّهُ

أَوَءَابَآؤُنَا ٱلْأُوَّلُونَ اللَّ قُلْ نَعَمْ وَأَنتُمْ دَخِرُونَ اللَّ فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةٌ وَلَحِدَةٌ

فَإِذَا هُمْ يَنظُرُونَ اللَّ وَقَالُواْ يَوَيْلَنَا هَذَا يُومُ ٱلدِّينِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللللَّالِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

هَلَا يَوْمُ ٱلْفَصْلِ ٱلَّذِي كُنتُم بِهِ عَنَّكَذِّبُونَ اللَّهِ

#### ( بَلُ عَجِبْتَ)

يا أيها الرسول وأيها الإنسان، من تكذيب من كذب بالبعث، بعد أن أريتهم من الآيات العظيمة والأدلة المستقيمة،

وهو حقيقة محل عجب واستغراب، لأنه مما لا يقبل الإنكار،

(9)

أعجب من إنكارهم وأبلغ منه،أنهم

#### (وَيَسْخُرُونَ )

ممن جاء بالخبر عن البعث،

فلم يكفهم مجرد الإنكار، حتى زادوا السخرية بالقول الحق.

(•)

من العجب أيضا أنهم

( وَإِذَا ذُكِّرُوا )

ما يعرفون في فطرهم وعقولهم، وفطنوا له، وألفت نظرهم إليه

(لَا يَنْكُرُونَ )

\*الميسر: يتدبرون [ذلك]

فإن كان جهلا فهو من أدل الدلائل على شدة بلادتهم العظيمة،
 حيث ذكروا ما هو مستقر في الفطر، معلوم بالعقل، لا يقبل الإشكال،

وإن كان تجاهلا وعنادا، فهو أعجب وأغرب.

( وَإِذَا رَأُواْ ءَايَةً )

معجزة دالَّة على نبوَّتك

(بَسْتَسْخِرُونَ )

يسخرون منهاويعجبون.

ومن العجب أيضا أنهم إذا أقيمت عليهم الأدلة،

وذكروا الآيات التي يخضع لها فحول الرجال وألباب الألباء،

يسخرون منها ويعجبون.

ومن العجب أيضا، قولهم للحق لما جاءهم:

## (وَقَالُوٓا إِنْ هَنْذَآ إِلَّا سِحْرٌ مُّبِينٌ )

فجعلوا أعلى الأشياء وأجلها، وهو الحق، في رتبة أخس الأشياء وأحقرها.

#### ومـــن العجــب أيضــا:-

قياسهم قدرة رب الأرض والسماوات، على قدرة الآدمي الناقص من جميع الوجوه،

فقالـــوا استبعـادا و إنكـارا:-

## ( لَوذَا مِنْنَا وَكُنَّا نُرَابًا وَعِظَلمًا لَوِنَا لَمَبْعُوثُونَ اللَّ الْوَالِمَا الْأَوْلُونَ )

ولما كان هذا منتهى ما عندهم، وغاية ما لديهم، أمر الله رسوله أن يجيبهم

بجواب مشتمل على ترهيبهم فقال: - ( قُلُ نَعُمُ )

ستبعثون، أنتم وآباؤكم الأولون

## (وَأَنتُمْ دَاخِرُونَ )

ذليلون صاغرون، لا تمتنعون، ولا تستعصون على قدرة الله.

\*\*\*حَقِيرُونَ تَحْتَ الْقُدْرَةِ الْعَظِيمَةِ

كَمَا قَالَ تَعَالَى {وَكُلُّ أَتَوْهُ دَاخِرِينَ} [النَّمْلِ:٨٧] ،

وَقَالَ:-{إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ} [غَافِرٍ:٦٠]

.

(فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةٌ وَكِودَةٌ)

ينفخ إسرافيل فيها في الصور

(فَإِذَا هُمْ )

مبعوثون من قبورهم

(يَنظُرُونَ )

كما ابتدئ خلقهم، بعثوا بجميع أجزائهم، حفاة عراة غرلا

وفى تاك الحال:-

يظهرون الندم والخزي والخسار، ويدعون بالويل والثبور.

( وَقَالُواْ يَنُونَيْلَنَا هَلَنَا يَوْمُ ٱلدِّينِ )

فقد أقروا بما كانوا في الدنيا به يستهزءون.

فيقال لهم [عَلَى وَجْهِ التَّقْرِيعِ وَالتَّوْبِيخِ، وَيَأْمُرُ اللَّهُ الْمَلَائِكَةَ أَنْ مُّيزَ الْكُفَّارَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي الْمَوْقِفِ فِي مَحْشَرِهِمْ وَمَنْشَرِهِمْ]

(هَاذَا يَوْمُ ٱلْفَصَّلِ)

بين العباد فيما بينهم

وبين ربهم من الحقوق،

وفيما بينهم وبين غيرهم من الخلق.

۲۳-م۰٥-ص٤٤٦

## (ٱلَّذِي كُنتُد بِهِ عَنَّكَذِّبُوك)

## 💠 ٱحْشُرُوا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَجَهُمْ وَمَا كَانُواْيَعْبُدُونَ 🖤

# مِن دُونِ ٱللَّهِ فَأَهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْجَحِيمِ اللَّ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ اللَّ

أي إذا أحضروا يوم القيامة، وعاينوا ما به يكذبون،

ورأوا ما به يستسخرون، يؤمر بهم إلى النار، التي بها كانوا يكذبون،

فيقال: (أحشرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا )

أنفسهم بالكفر والشرك والمعاصي

### (وَأَزُولِجَهُمْ)

\*\*\*أمثالهم

\*\*\*إِخْوَانَهُمْ

\*\*\*أَشْبَاهَهُمْ قَالَ: يَجِيءُ صَاحِبُ الرِّبَا مَعَ أَصْحَابِ الرِّبَا،

وَصَاحِبُ الزِّنَا مَعَ أَصْحَابِ الزِّنَا،

وَصَاحِبُ الْخَمْرِ مَعَ أَصْحَابِ الْخَمْرِ،

الذين من جنس عملهم، كل يضم إلى من يجانسه في العمل.

### (وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴿ إِنَّ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾

من الأصنام و الأنداد التي زعموها، فاجمعوهم جميعا

(فَأَهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَطِ ٱلْجَحِيمِ )

أي: سوقوهم سوقا عنيفا إلى جهنم.

وبعد ما يتعين أمرهم إلى النار،

ويعرفون أنهم من أهل دار البوار،

\*\*\*وَهَذَا كَقَوْلِهِ تَعَالَى:-{وَخُشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمًا وَصُمَّا مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَاهُمْ سَعِيرًا} [الْإِسْرَاءِ:٩٧] .

يقال: - ( وَقِفُوهُمْ )

قبل أن توصلوهم إلى جهنم

\*\*\*احْبِسُوهُمْ حَتَّى يُسألوا عَنْ أَعْمَالِهِمْ وَأَقْوَالِهِمُ الَّتِي صَدَرَتْ عَنْهُمْ فِي الدَّارِ الدُّنْيَا

(إِنَّهُم مَّسْعُولُونَ )

إِنَّهُمْ مُحَاسَبُونَ.

عما كانوا يفترونه في الدنيا، ليظهر على رءوس الأشهاد كذبهم و فضيحتهم.

مَا لَكُورَ لَا نَنَاصَرُونَ ١٠ ﴿ ثُلُ الْمُو الَّيْوَمَ مُسْتَسْلِمُونَ ١٠ ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءَ لُونَ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِن سُلْطَكَنِّ بَلْ كُنْئُمْ قَوْمًا طَلْغِينَ السُّ فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّناً إِنَّا لَذَآبِقُونَ اللَّ فَأَغْوَيْنَكُمْ إِنَّا كُنَّا عَلِينَ اللَّ فَإِنَّهُمْ يَوْمَ إِذِ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ اللهُ إِنَّا كَذَٰلِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ اللَّهِ إِنَّهُمْ كَانُوٓ أَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَآ إِلَهَ إِلَّا ٱللَّهُ يَسْتَكُبِرُونَ اللَّ وَيَقُولُونَ أَبِنًا لَتَارِكُواْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِرِ تَجَنُونِ إِلَّ بَلْ جَآءَ بِٱلْحَقِّ وَصَدَّقَ ٱلْمُرْسَلِينَ الْآَ الْكُو لَذَآبِقُوا ٱلْعَذَابِ ٱلْأَلِيمِ الْآَ وَمَا يُجَزَّوْنَ إِلَّا مَا كُنُكُمْ تَعْمَلُونَ اللَّ إِلَّاعِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ اللَّ أَوْلَتِهِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَّعْلُومٌ الله فَوَكِهُ وَهُم مُّكُرَمُونَ اللَّهُ فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ اللَّهُ عَلَى سُرُرٍ مُّنَقَبِلِينَ اللَّهُ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِّن مَّعِينٍ اللَّهُ بَيْضَآءَ لَذَّهِ لِلشَّدِيِينَ اللَّهُ لَا فِيهَا غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُوك الله م وَعِندَهُمْ قَاصِرَتُ ٱلطَّرْفِ عِينٌ ﴿ اللَّهُ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكُنُونٌ ﴿ اللَّهُ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَغْضِ يَتَسَاءَ لُونَ ١٠٠ قَالَ قَالَ قَابِلٌ مِّنْهُمْ إِنِّ كَانَ لِي قَرِينٌ ١١٠ اللهِ

مَا لَكُوْ لَا نَنَاصَرُونَ ۞ بَلْ هُوُ ٱلْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ ۞

فيقال لهم:

### (مَا لَكُورَ لَا نَنَاصَرُونَ )

\*\*\*كَهَا زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ جَمِيعٌ مُنْتَصِرٌ

أي: ما الذي جرى عليكم اليوم؟

و ما الذي طرقكم لا ينصر بعضكم بعضا،

و لا يغيث بعضكم بعضا، بعدما كنتم تزعمون في الدنيا،

أن آلهتكم ستدفع عنكم العذاب، و تغيثكم و تشفع لكم عند الله،

فكأنهم لا يجيبون هذا السؤال، لأنهم قد علاهم الذل و الصغار،

و استسلموا لعذاب النار، و خشعوا و خضعوا و أبلسوا، فلم ينطقوا.

و لهذا قال: (بَلُّ هُرُ ٱلْكُومَ مُسْتَسْلِمُونَ)

\*\*\*مُنْقَادُونَ لِأَمْرِ اللَّهِ، لَا يُخَالِفُونَهُ وَ لَا يَحِيدُونَ عنه.

وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَاءَ لُونَ ﴿ اللهِ قَالُواْ إِنَّكُمْ كُفُعُ تَأْتُونَنَا عَنِ الْيَمِينِ ﴿ اللهِ وَمَا كُلغِينَ قَالُواْ بِل لَمْ تَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ آَ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِن سُلطَكُنَ مَّ بَل كُفئُمْ قَوْمًا طَلِغِينَ وَ اللهُ اللهُ وَمَا كُلُونَ ﴿ آَ فَا عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَا آ إِنَّا لَذَا بِهُونَ ﴿ آَ فَا غَلَيْكُمْ إِنَّا كُفَا عَنوِينَ ﴿ آَ فَا عَلَيْنَا قَوْلُ رَبِّنَا آ إِنَّا لَذَا بِهُ مُشَرَكُونَ ﴿ آَ فَا كَذَاكِ نَفْعَلُ إِللّهُ عَلَى اللهُ عَنوينَ ﴿ آَ اللهُ عَنْ مَا كُذَاكِ نَفْعَلُ إِللّهُ عَلَى اللهُ عَنوينَ الآ فَا اللهُ يَسْتَكُونُونَ ﴿ آَ اللهُ يَسْتَكُونُونَ ﴿ آَ اللهُ يَسْتَكُونُونَ الْمَا كُنُمُ مِنْ اللهُ اللهُ يَسْتَكُونُونَ الْمَا كُنُمُ مَا لَكُونَا اللهُ اللهُ يَسْتَكُونُونَ الْمَا كُنُمْ مَعْمَلُونَ أَبِنَا لَتَارِكُواْ عَالِمَ اللهُ يَسْتَكُونُونَ الْآَ اللهُ وَصَلَاقَ الْمُؤْسِلِينَ ﴿ آَ اللهُ اللهُ يَسْتَكُونُونَ إِلَّا مَا كُنُمُ مِنْ اللهُ اللهُ عَمْ لَا إِللهُ إِلَّا اللهُ يَسْتَكُونُونَ إِلَى اللهُ وَمَلِكُ فَا الْمُؤْسِلِينَ اللهُ اللهُ عَنْ وَصَلَاقَ الْمُؤْمِنِينَ اللهُ اللهُ عَنوا الْحَدَابِ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ وَمَا الْحَدَابِ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ وَصَلَاقَ الْمُؤْمِنَ إِلَّا مَا كُنُمُ مَا لَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ إِلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ ا

لما جمعوا هم و أزواجهم وآلهتهم، و هدوا إلى صراط الجحيم،

و وقفوا، فسئلوا، فلم يجيبوا، و أقبلوا فيما بينهم

يلوم بعضهم بعضا على إضلالهم و ضلالهم.

\*\*\*يَذْكُرُ تَعَالَى أَنَّ الْكُفَّارَ يَتَلَاوَمُونَ فِي عَرَصَاتِ الْقِيَامَةِ،

كَمَا يَتَخَاصَمُونَ فِي دَرَكات النَّارِ

(وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَآءَلُونَ)

ف(قَالُوا )

الأتباع للمتبوعين الرؤساء:

(إِنَّكُمْ كُنُّمُ تَأْتُونَنَا عَنِ ٱلْيَعِينِ)

أي: بالقوة و الغلبة، فتضلونا، و لولا أنتم لكنا مؤمنين.

\*\*\*منْ حَيْثُ نَأْمَنُكُمْ.

(قَالُوا )

لهم

(بَلَ لَمْ تَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ )

أي: ما زلتم مشركين، كما نحن مشركون

فأي شيء فضلكم علينا؟

و أي شيء يوجب لومنا؟

(و) الحال أنه

## (وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُم مِن سُلْطَكِيٍّ )

\*\*\*حجة على صحة ما دعوناكم اليه

أي: قهر لكم على اختيار الكفر

## (بَلْكُنْهُمْ قَوْمًا طَلْغِينَ )

متجاوزين للحد .

\*\*\*فَلِهَذَا اسْتَجَبْتُمْ لَنَا وَ تَرَكْتُمُ الْحَقَّ الَّذِي جَاءَتْكُمْ بِهِ الْأَنْبِيَاءُ، وَ أَقَامُوا لَكُمُ الْحُجَجَ عَلَى صِحَّةِ مَا جَاءُوكُمْ بِهِ، فَخَالَفْتُمُوهُمْ.

#### (فَحَقَّ عَلَيْنَا)

نحن و إياكم

## (قَوْلُ رَبِّناً إِنَّا لَذَا بِقُونَ )

العذاب

أي: حق علينا قدر ربنا و قضاؤه، أنا و إياكم سنذوق العذاب، و نشترك في العقاب.

( ف )

لذلك

## (فَأَغُويْنَكُمْ)

أي: دعوناكم إلى طريقتنا التي نحن عليها، و هي الغواية،

## (إِنَّا كُنَّا غَلْمِينَ )

۲۳-م ۲۰- ص ٤٤٧

فاستجبتم لنا، فلا تلومونا و لوموا أنفسكم.

قال تعالى: (فَإِنَّهُمْ يُوْمَيِذٍ)

أي: يوم القيامة

(فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ )

و إن تفاوتت مقادير عذابهم بحسب جرمهم.

كما اشتركوا في الدنيا على الكفر، اشتركوا في الآخرة بجزائه،

و لهذا قال: - (إِنَّاكُذَالِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ )

ثم ذكر أن إجرامهم، قد بلغ الغاية و جاوز النهاية

فقال: (إِنَّهُمْ كَانُوا)

\*\*\*في الدَّارِ الدُّنْيَا

(إِذَا قِيلَ لَمُهُمْ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ)

فدعوا إليها، و أمروا بترك إلهية ما سواه

(يَسْتَكْبِرُونَ )

عنها و على من جاء بها.

\*\*\*يَسْتَكْبِرُونَ أَنْ يَقُولُوهَا، كَمَا يَقُولُهَا الْمُؤْمِنُونَ.

(وَيَقُولُونَ )

معارضة لها

## (أَبِنًا لَتَارِكُواْ ءَالِهَتِنَا)

التي لم نزل نعبدها نحن و آباؤنا ( لـ ) قول

## (لِشَاعِي تَجْنُونِم)

يعنون محمدا علالاً.

فلم يكفهم - قبَّحهم الله - الإعراض عنه،

و لا مجرد تكذيبه، حتى حكموا عليه بأظلم الأحكام،

و جعلوه شاعرا مجنونا

و هم يعلمون أنه لا يعرف الشعر و الشعراء، و لا وصفه وصفهم،

و أنه أعقل خلق الله، و أعظمهم رأيا.

و لهذا قال تعالى، ناقضا لقولهم: (بَلْ جَآءً)

محمد

## (بِٱلْحَقِّ )

أي: مجيئه حق، و ما جاء به من الشرع و الكتاب حق.

### (وَصَدُقَ ٱلْمُرْسَلِينَ)

\*\*\* صَدَّقَهُمْ فيما أَخْبَرُوهُ عَنْهُ مِنَ الصِّفَاتِ الْحَمِيدَةِ، وَ الْمَنَاهِجِ السَّدِيدَةِ، وَ الْمَنَاهِجِ السَّدِيدَةِ، وَ أَخْبَرُ عَنِ اللَّهِ فِي شَرْعِهِ وَ قَدَرِهِ وَ أَمْرِهِ كَمَا أَخْبَرُوا

{مَا يُقَالُ لَكَ إِلا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ} الْآيَةَ [فُصِّلَتْ:٤٣]

أي: و مجيئه صدق المرسلين فلولا مجيئه و إرساله لم يكن الرسل صادقين، فهو آية و معجزة لكل رسول قبله،

لأنهم أخبروا به و بشروا،

و أخذ الله عليهم العهد و الميثاق، لئن جاءهم، ليؤمنن به و لينصرنه،

و أخذوا ذلك على أممهم،

فلما جاء ظهر صدق الرسل الذين قبله، و تبين كذب من خالفهم،

فلو قدر عدم مجيئه، و هم قد أخبروا به، لكان ذلك قادحا في صدقهم.

و صدق أيضا المرسلين، بأن جاء بما جاءوا به،

و دعا إلى ما دعوا إليه، و آمن بهم،

و أخبر بصحة رسالتهم و نبوتهم و شرعهم.

و لما كان قولهم السابق: ( إِنَّا لَذَابِقُونَ )

قولا صادرا منهم، يحتمل أن يكون صدقا أو غيره،

أخبر تعالى بالقول الفصل الذي لا يحتمل غير الصدق و اليقين،

و هو الخبر الصادر منه تعالى،

فقال: - (إِنَّكُمْ لَذَآبِقُوا ٱلْعَذَابِ ٱلْأَلِيمِ)

أي: المؤلم الموجع.

(وَمَا تَجُزُونَ )

في إذاقة العذاب الأليم

# (إِلَّا مَا كُنُّمُ تَعْمَلُونَ)

فلم نظلمكم، و إنما عدلنا فيكم؟

و لما كان هذا الخطاب لفظه عاما، و المراد به المشركون،

استثنى تعالى المؤمنين فقال:-

إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ الْ الْوَلَتِهِ لَهُمْ رِزْقٌ مَّعْلُومٌ اللَّ فَوَكِهُ وَهُم مُّكُرَمُونَ اللَّ فَيَا اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ اللَّهُ الْوَلْمَ اللَّهُ مَعْلُومٌ اللَّهُ وَاللَّهُمْ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِّن مَعِينِ اللَّ فِي جَنَّتِ النَّعِيمِ اللَّهُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِّن مَعِينِ اللَّ فِي جَنَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِّن مَعِينِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِّن مَعِينِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُم عَنْهَا يُنزَفُونَ اللَّ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

يقول تعالى: - ( إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ )

فإنهم غير ذائقي العذاب الأليم، لأنهم أخلصوا لله الأعمال،

فأخلصهم، و اختصهم برحمته، و جاد عليهم بلطفه.

\*\*\*لَيْسُوا يَذُوقُونَ الْعَذَابَ الْأَلِيمَ،

وَ لَا يُنَاقَشُونَ فِي الْحِسَابِ،

بَلْ يَتَجَاوَزُ عَنْ سِيِّئَاتِهِمْ، إِنْ كَانَ لَهُمْ سَيِّئَاتٌ،

وَ يُجْزَوْنَ الْحَسَنَةُ بِعَشْرَ أَمْثَالِهَا إِلَى شَبْعِمِائَةِ ضِعْفٍ إِلَى أَضْعَافٍ كَثِيرَةٍ، إِلَى مَا يَشَاءُ اللَّهُ تَعَالَى مِنَ التَّضْعِيفِ.

(أُوْلَتِكَ لَمُمْ رِزْقٌ مَّعْلُومٌ )

أي: غير مجهول، و إنما هو رزق عظيم جليل، لا يجهل أمره، و لا يبلغ كنهه.

فسره بقوله: (فَوَكِهُ

من جميع أنواع الفواكه التي تتفكه بها النفس، للذتها في لونها و طعمها.

## (وَهُم مُّكُرُمُونَ )

لا مهانون محتقرون، بل معظمون مجلون موقرون.

قد أكرم بعضهم بعضا،

و أكرمتهم الملائكة الكرام،

و صاروا يدخلون عليهم من كل باب،

و يهنئونهم ببلوغ أهنأ الثواب، و أكرمهم أكرم الأكرمين،

و جاد عليهم بأنواع الكرامات، من نعيم القلوب و الأرواح و الأبدان.

## (فيجَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ)

أي: الجنات التي النعيم وصفها، و السرور نعتها،

و ذلك لما جمعته،

مما لا عين رأت،

و لا أذن سمعت،

و لا خطر على قلب بشر،

و سلمت من كل مخل بنعيمها، من جميع المكدرات و المنغصات.

و من كرامتهم عند ربهم، و إكرام بعضهم بعضا، أنهم:-

### (عَلَىٰ سُرُدٍ )

و هي المجالس المرتفعة، المزينة بأنواع الأكسية الفاخرة،

المزخرفة المجملة، فهم متكئون عليها، على وجه الراحة و الطمأنينة، و الفرح.

## مُنَقَبِلِينَ)

\*\*\*لَا يَنْظُرُ بَعْضُهُمْ فِي قَفَا بَعْضِ.

فيما بينهم قد صفت قلوبهم، و محبتهم فيما بينهم،

و نعموا باجتماع بعضهم مع بعض،

فإن مقابلة وجوههم، تدل على تقابل قلوبهم،

و تأدب بعضهم مع بعض فلم يستدبره،

أو يجعله إلى جانبه، بل من كمال السرور و الأدب،

ما دل عليه ذلك التقابل.

### (يُطَافُ عَلَيْهِم)

أي: يتردد الولدان المستعدون لخدمتهم بالأشربة اللذيذة،

# (بِكَأْسٍ مِّن مَعِينِ

\*الميسر:بكؤوس خمر، من أنهار جارية، [لا يخافون انقطاعها]

الكاسات الجميلة المنظر، المترعة من الرحيق المختوم بالمسك،

و هي كاسات الخمر

فإنهـــا في لونهــا (بَيْضَآهُ)

۲۳-م ۲۰- ص ٤٤٧

## (لَذَّةِ لِلشَّارِبِينَ)

\*\*\*طَعْمُهَا طَيِّبٌ كَلَوْنِهَا،

\*\*\*وَ طِيبُ الطَّعْمِ دَلِيلٌ عَلَى طِيبِ الرِّيحِ بِخِلَافِ خَمْرِ الدُّنْيَا فِي جَمِيعِ ذَلِكَ يتلذذ شاربها بها وقت شربها و بعده،

و تلك الخمر، تخالف خمر الدنيا من كل وجه،

## (لَا فِيهَا غَوْلٌ)

\*\*\*وجع البطن

## (وَلَا هُمْ عَنَّهَا يُنزَفُونَ )

و ليس فيها صداع و لا كدر،

و أنها سالمة من غول العقل و ذهابه، و نزفه، و نزف مال صاحبها،

الما ذكر طعامهم و شرابهم و مجالسهم،

و عموم النعيم و تفاصيله داخلة في قوله: - ( جَنَّاتِ النَّعِيمِ )

لكن فصل هذه الأشياء لتعلم فتشتاق النفوس إليها، ذكر أزواجهم فقال:-

## ( وَعِندُهُمُ )

أي:و عند أهل دار النعيم، في محلاتهم القريبة، حور حسان،

كاملات الأوصاف،

## (قَلْصِرَاتُ ٱلطَّرْفِ)

١-إما أنها قصرت طرفها على زوجها، لعفتها و عدم مجاوزته لغيره،

و لجمال زوجها و كماله، بحيث لا تطلب في الجنة سواه، و لا ترغب إلا به،

٢-و إما لأنها قصرت طرف زوجها عليها،

و ذلك يدل على كمالها و جمالها الفائق، الذي أوجب لزوجها،

أن يقصر طرفه عليها،

و قصر الطرف أيضا، يدل على قصر النفس و المحبة عليها،

و كلا المعنيين محتمل، و كلاهما صحيح،

و كل هذا يدل على جمال الرجال و النساء في الجنة، و محبة بعضهم بعضا، محبة لا يطمح إلى غيره، و شدة عفتهم كلهم،

و أنه لا حسد فيها و لا تباغض، و لا تشاحن، و ذلك لانتفاء أسبابه.

#### (عِينٌ )

أي: -حسان الأعين جميلاتها، ملاح الحدق.

\*\*\*فَوَصَفَ عُيُونَهُنَّ بِالْحُسْنِ وَ الْعِفَّةِ

## (كَأَنَّهُنَّ )

أي: الحور

## (بَيْضٌ مَّكُنُونٌ )

أي: مستور، و ذلك من حسنهن و صفائهن

و كون ألوانهن أحسن الألوان و أبهاها، ليس فيه كدر و لا شين.

\*\*\*مَحْصُونٌ لَمْ مَّسَّهُ الْأَيْدِي.

فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَلَسَاءَ لُونَ الْ قَالَ قَالِهُ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينٌ اللهُ

(فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءَ لُونَ)

\*و حذف المعمول، و [المقام مقام لذة و سرور]

١-كل ما يلتذون بالتحدث به،

٢-و المسائل التي وقع فيها النزاع و الإشكال.

⊙و من المعلوم أن:-

لذة أهل العلم بالتساؤل عن العلم، و البحث عنه،

فوق اللذات الجارية في أحاديث الدنيا،

فلهم من هذا النوع النصيب الوافر،

و يحصل لهم من انكشاف الحقائق العلمية في الجنة ما لا يمكن التعبير عنه. (١)

الما ذكر تعالى نعيمهم، و تمام سرورهم، بالمآكل و المشارب،

و الأزواج الحسان، و المجالس الحسنة،

ذكر تذاكرهم فيما بينهم، و مطارحتهم للأحاديث، عن الأمور الماضية،

و أنهم ما زالوا في المحادثة و التساؤل، حتى أفضى ذلك بهم،

إلى أن (قَالَ قَآبِلٌ مِّنْهُمْ ):-

١ ذكرها الشيخ السعدى في تفسير الصفحة ٤٤٨

۲۳-م ۲۰- ص ٤٤٧

## (إِنِّي كَانَ لِي قَرِينٌ )

في الدنيا، ينكر البعث، و يلومني على تصديقي به.

\*\*\*يَعْنِي شَيْطَانًا.

\*\*\*هُوَ الرَّجُلُ الْمُشْرِكُ، يَكُونُ لَهُ صَاحِبٌ مِنْ أَهَّلَ الْإِيمَانِ فِي الدُّنْيَا.

\*\*\*وَ لَا تَنَافِي بَيْنَ القولين

\*\*\*فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَكُونُ مِنَ الْجِنِّ فَيُوَسُوسُ فِي النَّفْسِ،

وَ يَكُونُ مِنَ الْإِنْسُ فَيَقُولُ كَلَامًا تَسْمَعُهُ الْأُذُنَّانِ، وَ كَلَاهُمَا مُتَعَادِيَانِ،

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: لَيُوجِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ زُخْرُفَ الْقَوْلِ عَرُورًا} [الْأَنْعَامَ: ١١٢] وَ كُلُّ مِنْهُمَا يُوَسْوِسُ،

كَمَا قَالَ تَعَالَى: {قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ. مَلِكِ النَّاسِ. إِلَهِ النَّاسِ. مِنْ شَرِّ الْوَسُوَاسِ الْخَنَّاسِ. الَّذِي يُوَسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ. مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاس}

[سُورَةُ النَّاسِ]

يَقُولُ أَءِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُصَدِّقِينَ ﴿ أَنَ أَءِذَا مِنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَءِنَّا لَمَدِينُونَ ﴿ ٢٠٠٠ كُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَءِنَّا لَمَدِينُونَ ﴿ ٢٠٠٠ كُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَءِنَّا لَمَدِينُونَ ﴿ ٢٠٠٠ } قَالَ هَلْ أَنتُم مُّطَّلِعُونَ ﴿ فَأَكَمُلَعَ فَرَءًاهُ فِي سَوَآءِ ٱلْجَحِيمِ ﴿ فَأَكَّلُهُ فَرَءًاهُ فِي سَوَآءِ ٱلْجَحِيمِ ﴿ فَأَكَّلُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْجَحِيمِ الْ أَفَمَا خَنُ بِمَيِّتِينَ ﴿ ﴿ إِلَّا مَوْنَتَنَا ٱلْأُولَىٰ وَمَا خَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴿ ﴿ اللَّهُ ال إِنَّ هَنذَا لَمُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ اللَّ لِمِثْلِ هَنذَا فَلْيَعْمَلِ ٱلْعَكِمِلُونَ اللَّهُ أَذَالِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ ٱلزَّقُومِ ﴿ إِنَّا إِنَا جَعَلْنَهَا فِتْنَةً لِلظَّلِمِينَ ﴿ ﴿ اللهِ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَغْرُجُ فِي أَصْلِ ٱلْجَحِيمِ اللَّهُ طَلْعُهَا كَأَنَّهُ. رُءُوسُ ٱلشَّيَطِينِ اللَّهُ فَإِنَّهُمْ لَا كِلُونَ مِنْهَا فَمَا لِنُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ اللَّ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوَبًا مِنْ حَمِيمٍ اللَّا ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لَإِلَى ٱلْجَحِيمِ اللَّهُ إِنَّهُمْ ٱلْفَوْا ءَابَآءَ هُرْضَآلِينَ اللَّ فَهُمْ عَلَى ءَاثَدِهِمْ يُمْرَعُونَ اللَّهُ وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلَهُمْ أَكْثَرُ الْأَوَّلِينَ الله وَلَقَدْ أَرْسَكُنَا فِيهِم مُنذِرِينَ الله ال فَأَنظُرْكَيْفَ كَانَ عَنِقِبَهُ ٱلْمُنذَرِينَ اللهِ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ وَلَقَدُ نَادَ لِنَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ اللَّهِ

وَنَعَيْنَكُ وَأَهْلَدُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ السَّ

يَقُولُ أَوِنَكَ لَمِنَ الْمُصَدِّقِينَ ﴿ آَ اَوْ اَمِنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظْمًا أَوِنَا لَمَدِينُونَ ﴿ قَ اَعَلَمُ مَوْا الْمُحَدِيدِ ﴿ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَلَمَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ

و (يَقُولُ )

لی

### (أَءِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُصَدِّقِينَ)

\*\*\* أَأَنْتَ تُصَدِّقُ بِالْبَعْثِ وَ النُّشُورِ وَ الْحِسَابِ وَ الْجَزَاءِ؟! يَعْنِي: يَقُولُ ذَلِكَ عَلَى وَجْهِ التَّعَجُّبِ وَ التَّكْذِيبِ وَ الِاسْتِبْعَادِ، وَ الْكُفْرِ وَ الْعِنَادِ.

## ( لَوَذَا مِنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَلمًا أَوِنَّا لَمَدِينُونَ )

أي: مجازون بأعمالنا؟

أي: كيف تصدق بهذا الأمر البعيد، الذي في غاية الاستغراب و هو أننا إذا تمزقنا، فصرنا ترابا و عظاما، أننا نبعث و نعاد،

ثم نحاسب و نجازی بأعمالنا؟.

أي: يقول صاحب الجنة لإخوانه:-

هذه قصتی، و هذا خبري، أنا و قرینی،

ما زلت أنا مؤمنا مصدقا،

و هو ما زال مكذبا منكرا للبعث، حتى متنا، ثم بعثنا،

فوصلت أنا إلى ما ترون، من النعيم، الذي أخبرتنا به الرسل،

و هو لا شك، أنه قد وصل إلى العذاب.

#### فــــــ(قَالَ هَلْ أَنتُم مُطَّلِعُونَ)

\*\*\* مُشْرِفُونَ. يَقُولُ الْمُؤْمِنُ لِأَصْحَابِهِ وَ جُلَسَائِهِ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ

الننظر إليه، فنزداد غبطة و سرورا بما نحن فيه،

و يكون ذلك رَأْيَ عين؟

و الظاهر من حال أهل الجنة، و سرور بعضهم ببعض، و موافقة بعضهم بعضا، أنهم أجابوه لما قال، و ذهبوا تبعا له، للاطلاع على قرينه.

## (فَأَطَّلَعَ)

فرأى قرينه

#### (فَرَءَاهُ فِي سَوَآءِ )

أي: في وسط

### (ٱلجَحِيمِ)

العذاب و غمراته، و العذاب قد أحاط به.

#### فــــــ(قَالَ)

۲۳-م۷۷-ص۶۶

له لائما على حاله، و شاكرا لله على نعمته أن نجاه من كيده:

## (تَأللّه إِن كِدتّ لَرُوينِ )

أي: تهلكني بسبب ما أدخلت عليَّ من الشُّبه بزعمك.

## (وَلُوۡلَا نِعۡمَةُ رَبِّي )

على أن ثبتني على الإسلام

## (لَكُنْتُ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ )

في العذاب معك.

\*\*\*وَ لَكِنَّهُ تَفَضَّلَ عَلَيَّ وَ رَحِمَنِي فَهَدَانِي لِلْإِيمَانِ،

وَ أَرْشَدَنِي إِلَى تَوْحِيدِهِ {وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِئَ لَوْلاً أَنْ هَدَانَا اللَّهُ } [الْأَعْرَافِ:٤٣] .

## (أَفَمَا خَنُ بِمَيِّتِينَ الله ﴿ إِلَّا مَوْنَلَنَا ٱلْأُولَىٰ وَمَا خَنُ بِمُعَذَّبِينَ )

أي: يقوله المؤمن، مبتهجا بنعمة الله على أهل الجنة بالخلود الدائم فيها

و السلامة من العذاب؛ استفهام بمعنى الإثبات و التقرير أي:-

يقول لقرينه المعذب: -

أفتزعم أننا لسنا نموت سوى الموتة الأولى

و لا بعث بعدها و لا عذاب .

و قوله: (فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءَلُونَ )

و حذف المعمول، و المقام مقام لذة و سرور،

فدل ذلك على أنهم يتساءلون بكل ما يلتذون بالتحدث به،

و المسائل التي وقع فيها النزاع و الإشكال.

و من المعلوم أن لذة أهل العلم بالتساؤل عن العلم، و البحث عنه، فوق اللذات الجارية في أحاديث الدنيا،

فلهم من هذا النوع النصيب الوافر،

و يحصل لهم من انكشاف الحقائق العلمية في الجنة ما لا يمكن التعبير عنه. فلما ذكر تعالى نعيم الجنة، و وصفه بهذه الأوصاف الجميلة، مدحه

و شوَّق العاملين، و حثَّهم على العمل فقال: (إِنَّ هَاذَا لَمُوَالْفَوْرُ الْعَظِيمُ) الذي حصل لهم به كل خير، و كل ما تهوى النفوس و تشتهي، و اندفع عنهم به كل محذور و مكروه، فهل فوز يطلب فوقه؟

أم هو غاية الغايات، و نهاية النهايات،

حيث حل عليهم رضا رب الأرض والسماوات، و فرحوا بقربه، و تنعموا بمعرفته و استروا برؤيته، و طربوا لكلامه؟

# (لِمِثْلِ هَندًا فَلْيَعْمَلِ ٱلْعَكِمِلُونَ)

\*\*\*هَذَا مِنْ كَلَام أَهْلِ الْجَنَّةِ.

فهو أحق ما أنفقت فيه نفائس الأنفاس و أولى ما شمر إليه العارفون الأكياس، و الحسرة كل الحسرة، أن يمضي على الحازم، وقت من أوقاته، و هو غير مشتغل بالعمل، الذي يقرب لهذه الدار

فكيف إذا كان يسير بخطاياه إلى دار البوار؟

(أَذَٰلِكَ )

أي: ذلك النعيم الذي وصفناه لأهل الجنة

(خَيْرُنْزُلًا)

\*الميسر:ضيافة و عطاء من الله

أم العذاب الذي يكون في الجحيم من جميع أصناف العذاب؟

فأي الطعامين أولى؟

الذي وصف في الجنة (أم )

طعام أهل النار؟

و هو (شَجَرَةُ ٱلزَّقُّومِ )

\*\*\*وَ يُؤَيِّدُ ذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى:-

{ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الضَّالُونَ الْمُكَذِّبُونَ. لآكِلُونَ مِنْ شَجَرٍ مِنْ زَقُّومٍ}

[الْوَاقِعَةِ:٥١، ٥٢]

(إِنَّاجَعَلْنَهَا فِتْنَةً)

أي عذابا و نكالا

#### (لِّلظَّللِمِينَ )

أنفسهم بالكفر و المعاصي.

\*\*\*قَالَ قَتَادَةُ: ذُكِرَتْ شَجَرَةُ الزَّقُومِ، فافتتن بها أهل الضلالة، وَ قَالُوا: صَاحِبُكُمْ يُنْبِئُكُمْ أَنَّ فِي النَّارِ شَجَرَةً، وَ النَّارُ تَأْكُلُ الشَّجَرَ،

فَأُنْزَلَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ:-{إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصْلِ الْجَحِيمِ}

قُلْتُ: وَ مَعْنَى الْآيَة:-

إِنَّا أَخْبَرْنَاكَ يَا مُحَمَّدُ بِشَجَرَةِ الزَّقُّومِ اخْتِبَارًا تَخْتَبِرُ بِهِ النَّاسَ، مَنْ يُصَدِّقُ مِنْهُمْ مِمَّنْ يُكَذِّبُ

كَقَوْلِهِ تَعَالَى: {وَمَا جَعَلْنَا الرُّؤْيَا الَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلا فِتْنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِي الْقُرْآنِ وَنُحُوِّفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلا طُغْيَانًا كَبِيرًا} [الْإِسْرَاءِ:٦٠]

(إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَغُرُجُ فِي أَصْلِ ٱلْجَحِيمِ)

أي: وسطه فهذا مخرجها، و معدنها أشر المعادن و أسوؤها،

Oو شر المغرس، يدل على شر الغراس و خسته،

و لهذا نبهنا الله على شرها بما ذكر أين تنبت به، و بما ذكر من :- (طَلْعُهَا)

صفة ثمرتها.

(گَأُنَّهُ،)

و أنها ك (رُمُوسُ ٱلشَّيْطِينِ)

فلا تسأل بعد هذا عن طعمها، و ما تفعل في أجوافهم و بطونهم،

و ليس لهم عنها مندوحة و لا معدل .

و لهذا قال: (فَإِنَّهُمْ لَأَ كِلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ )

فهذا طعام أهل النار، فبئس الطعام طعامهم،

\*\*\*ذَكَرَ تَعَالَى أَنَّهُمْ يَأْكُلُونَ مِنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ الَّتِي لَا أَبْشَعَ مِنْهَا،

وَ لَا أَقْبَحَ مِنْ مَنْظَرِهَا، مَعَ مَا هِيَ عَلَيْهِ مِنْ سُوءِ الطَّعْمِ وَ الرِّيحِ وَ الطَّبْعِ، فَإِنَّهُمْ لِيَضْطَرُّونَ إِلَى الْأَكْلِ مِنْهَا،

لِأَنَّهُمْ لَا يَجِدُونَ إِلَّا إِيَّاهَا، وَ مَا فِي مَعْنَاهَا، كَمَا قَالَ تَعَالَى:

{لَيْسَ لَهُمْ طَعَامٌ إِلا مِنْ ضَرِيعٍ. لَا يُسْمِنُ وَلا يُغْنِي مِنْ جُوعٍ}[الْغَاشِيَةِ:٦، ٧] .

Oثم ذكر شرابهم فقال: - (ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا)

أي: على أثر هذا الطعام

(لَشَوْبًا مِنْ حَمِيمٍ)

\*\*\* يَعْنِي شرب الحميم على الزقوم.

\*\*\*مَزْجًا مِنْ حَمِيم.

\*\*\*يَعْنِي يَمْزُجُ لَهُمُ الْحَمِيمَ بِصَدِيدٍ وَ غَسَّاقٍ مِمَّا يَسِيلُ مِنْ فُرُوجِهِمْ وَ عُيُونِهِمْ.

أي: ماء حارا، قد انتهى، كما قال تعالى:

(وَإِنْ يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاءٍ كَالْمُهْلِ يَشْوِى الْوُجُوهَ بِئْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا) و كما قال تعالى: (وَسُقُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمْعَاءَهُمْ)

(ثُمُّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ)

أي: مآلهم و مقرهم و مأواهم

## (لإلَى ٱلْجَدِيمِ)

ليذوقوا من عذابه الشديد، و حره العظيم، ما ليس عليه مزيد من الشقاء.

\*\*\*ثُمَّ إِنَّ مَرَدَّهُمْ بَعْدَ هَذَا الْفَصْلِ لَإِلَى نَارٍ تَتَأَجَّجُ، وَ جَحِيمٍ تَتَوَقَّدُ،

وَ سَعِيرٍ تَتَوَهَّجُ، فَتَارَةً فِي هَذَا وَ تَارَةً فِي هَذَا،

كَمَا قَالَ تَعَالَى: {يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمٍ آنٍ} [الرَّحْمَنِ:٤٤]

Оو كأنه قيل: ما الذي أوصلهم إلى هذه الدار؟

فقال: (إِنَّهُمْ أَلْفَوْأَ)

أي: وجدوا

## (ءَابَآءَ هُرْضَآلِينَ اللهُ فَهُمْ عَلَىٓ ءَاثَارِهِمْ يُهُرَعُونَ )

أي: يسرعون في الضلال،

فلم يلتفتوا إلى ما دعتهم إليه الرسل،

۲۳-م۰۷-ص٤٤٨

و لا إلى ما حذرتهم عنه الكتب،

و لا إلى أقوال الناصحين،

بل عارضوهم بأن قالوا:-

(إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ )

(وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلَهُمْ)

أي: قبل هؤلاء المخاطبين

(أَكْثُرُ الْأَوَّلِينَ)

و قلیل منهم آمن و اهتدی.

( وَلَقَدُ أَرْسَكُنَا فِيهِم مُّنذِرِينَ )

ينذرونهم عن غيهم و ضلالهم.

(فَأَنظُرْكَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلْمُنذَرِينَ)

كانت عاقبتهم الهلاك، و الخزي، و الفضيحة،

فليحذر هؤلاء أن يستمروا على ضلالهم، فيصيبهم مثل ما أصابهم.

و لماكان المنذرون ليسوا كلهم ضالين

بل منهم من آمن و أخلص الدين لله، استثناه الله من الهلاك

فقال: (إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ)

أي: الذين أخلصهم الله، و خصهم برحمته لإخلاصهم،

فإن عواقبهم صارت حميدة.

ثم ذكر أنموذجا من عواقب الأمم المكذبين فقال:-

وَلَقَدُ نَادَىٰنَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ ﴿

وَغَيَّنَاهُ وَأَهْلُهُ مِنَ ٱلْكُرْبِ ٱلْعَظِيمِ اللهِ

يخبر تعالى عن عبده و رسوله نوح الكليلة، أول الرسل، أنه لما دعا قومه إلى الله، تلك المدة الطويلة

فلم يزدهم دعاؤه، إلا فرارا، أنه نادى ربه

فقال: (رَبِّ لا تَذَرْ عَلَى الأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا) الآية.

و قال: ( رَبِّ انْصُرْنِي عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِينَ)

فاستجاب الله له، و مدح تعالى نفسه فقال:-

(فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ)

لدعاء الداعين، و سماع تبتلهم و تضرعهم،

أجابه إجابة طابق ما سأل

(وَنَجَيْنَكُهُ)

نجاه

(وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ) \*\*\*وَ هُوَ التَّكْذِيبُ وَ الْأَذَى

وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتَهُۥ هُرُ ٱلْبَاقِينَ ﴿ ۚ وَتَرَّكُنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴿ ۚ سَلَارٌ عَلَى نُوجٍ فِ ٱلْعَالِمِينَ اللهُ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ اللهُ إِنَّهُ, مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ اللهُ اللهُ ثُمَّ أَغْرَقْنَا ٱلْأَخْرِينَ اللَّهُ ۞ ﴿ وَإِنَّ مِن شِيعَنِهِ لَإِبْرَهِيمَ اللَّهُ إِذْ جَآءَ رَبُّهُ. بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ ﴿ أَيِفَكًا ءَالِهَةً دُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ اللهُ فَمَا ظَنُّكُم بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ اللهُ فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي ٱلنُّجُومِ اللهُ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمُ اللهُ اللهُ فَنُولُّوا عَنْهُ مُدْبِيِنَ ١٠٠ فَرَاعَ إِلَّا ءَالِهَنِهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ١١٠ مَا لَكُو لَا نَطِقُونَ اللهُ فَرَاعَ عَلَيْهِمْ ضَرْبًا بِٱلْيَمِينِ اللهُ فَأَقْبَلُواْ إِلَيْهِ يَزِفُونَ اللهُ قَالَ أَتَعَبُدُونَ مَا نَنْحِتُونَ اللهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ اللهُ قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَنَا فَأَلْقُوهُ فِي ٱلْجَحِيمِ اللهُ فَأَرَادُواْ بِهِ - كَيْدًا فِحَمَلْنَهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴿ وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴿ فَأَلَا مُعَالَا مُعَالِمُ الْأَسْفَلِينَ ﴿ فَالْمَالُ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴿ فَالْمَالُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَأَسْفَلِينَ اللَّهُ مَا لَا أَسْفَلِينَ اللَّهُ وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينِ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَا أَسْفَلِينَ اللَّهُ مَا أَلْأَسْفَلِينَ اللَّهُ مَا أَلْأَسْفَلِينَ اللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مَا أَلْأَسْفَلِينَ اللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مِنْ إِلَيْ عَلَيْهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مِنْ إِلَيْ وَقَالَ إِنَّ ذَاهِبُ إِلَى رَبِّي سَيَهُدِينِ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُعَلَّمُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مَا أَلْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالْمُعُلِّقُلُولُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّا لَمِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ مِنْ ال رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّالِحِينَ اللَّ فَبَشَّرْنَكُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ اللَّ فَأَمَّا بَلَغَ مَعَهُ ٱلسَّعْيَ قَكَالَ يَبُنَى إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِّي أَذْبُكُكَ فَأَنظُرْ مَاذَا تَرَكَ فَ قَالَ يَنَأَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِن شَآهَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ اللَّ

وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتَهُۥ هُرُ ٱلْبَاقِينَ ﴿ ۚ وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِى ٱلْآخِرِينَ ﴿ اللهِ سَلَارُ عَلَى نُوج فِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ۚ إِنَّهُۥ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ۗ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ۚ إِنَّهُۥ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ۗ إِنَّا كَانِكُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ۗ إِنَّا كَانِلُكُ خَبْرِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ أَنَّ اللهُ اللهُ وَمِنِينَ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ ا

# ثُمَّ أَغْرَقْنَا ٱلْآخَوِينَ اللَّهُ

## (وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتُهُ، هُرُ ٱلْبَاقِينَ )

و أغرق جميع الكافرين، و أبقى نسله و ذريته متسلسلين،

\*\*\*لَمْ تَبْقَ إِلَّا ذُرِّيَّةُ نُوحِ الطَّيْكُلْ

فجميع الناس من ذرية نوح الطِّيِّلاً،

## (وَتَرَكَّنَاعَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ )

و جعل له ثناء حسنا مستمرا إلى وقت الآخرين،

و ذلك لأنه محسن في عبادة الخالق، محسن إلى الخلق،

و هذه سنته تعالى في المحسنين، أن ينشر لهم من الثناء على حسب

إحسانهم.

## (سَلَكُم عَلَى نُوج فِي ٱلْعَالَمِينَ)

\*\*\*مُفَسِّرٌ لِمَا أَبْقَى عَلَيْهِ مِنَ الذِّكْرِ الْجَمِيلِ وَ الثَّنَاءِ الْحَسَنِ أَنَّهُ يُسَلِّمُ عَلَيْهِ فِي جَمِيعِ الطَّوَائِفِ وَ الْأُمَمِ.

### { إِنَّا كَنَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ }

أَيْ: هَكَذَا نَجْزِي مَنْ أَحْسَنَ مِنَ الْعِبَادِ فِي طَاعَةِ اللهِ، نَجْعَلُ لَهُ لسانَ صدْق يُذَكَرُ بِهِ بَعْدَهُ بِحَسَبِ مَرْتَبَتِهِ فِي ذَلِكَ.

و دل قوله: (إِنَّهُ, مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ )

أن الإيمان أرفع منازل العباد

و أنه مشتمل على جميع شرائع الدين و أصوله و فروعه

لأن اللّه مدح به خواص خلقه.

\*\*\* الْمُصَدِّقِينَ الْمُوَحِّدِينَ الْمُوقِنِينَ

## (ثُمَّ أَغْرَقْنَا ٱلْآخَرِينَ )

\*\*\*أَهْلَكْنَاهُمْ، فَلَمْ تَبْق مِنْهُمْ عَيْنٌ تَطْرِفُ، وَ لَا ذِكْرَ لَهُمْ وَ لَا عَيْنَ وَ لَا أَثَرَ، وَ لَا يُعَرَفُونَ إِلَّا بِهَذِهِ الصِّفَةِ الْقَبِيحَةِ.

💠 وَإِنَّ مِن شِيعَنِهِ ـ لَإِبْرَهِيمَ ( ٨٣ – ١١٣ ) إلى آخر القصة .

\*الميسر:من أشياع نوح على منهاجه و ملّته نبيّ الله إبراهيم

الَيِّيْنِ وَ إِنْ مِن شَيْعَةُ نُوحِ الْطَيِّئِلِمُ

و من هو على طريقته في النبوة و الرسالة،

و دعوة الخلق إلى الله، و إجابة الدعاء، إبراهيم الخليل الطِّيِّلا ا

### (إِذْ جَآءَ رَبُّهُ، بِقَلْبٍ سَلِيمٍ)

\*\* يَعْنِي شَهَادَةَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ.

\*\*\* سَلِيمٌ مِنَ الشِّرْكِ

Oمن الشرك و الشبه، و الشهوات المانعة من تصور الحق، و العمل به، و إذا كان قلب العبد سليما، سلم من كل شر،

و حصل له كل خير، و من سلامته أنه سليم من غش الخلق و حسدهم، و غير ذلك من مساوئ الأخلاق،

و لهذا نصح الخلق في الله،

و بدأ بأبيه و قومه فقال: (إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقُوْمِهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ)

هذا استفهام بمعنى الإنكار، و إلزام لهم بالحجة.

## (أَيِفْكًا ءَالِهَةً دُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ )

أي: أتعبدون من دونه آلهة كذبا، ليست بآلهة، و لا تصلح للعبادة،

### (فَمَا ظَنُّكُم بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ)

أن يفعل بكم و قد عبدتم معه غيره؟

و هذا ترهيب لهم بالجزاء بالعقاب على الإقامة على شركهم.

و ما الذي ظننتم برب العالمين، من النقص حتى جعلتم له أندادا و شركاء.

فأراد الكالمان يكسر أصنامهم، و يتمكن من ذلك،

فانتهز الفرصة في حين غفلة منهم، لما ذهبوا إلى عيد من أعيادهم، فخرج معهم.

# (فَنَظَرَنَظُرَةً فِي ٱلنُّجُومِ اللهِ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ)

\*\*\*ضَعِيفٌ

في الحديث الصحيح:

« لم يكذب إبراهيم الطِّيِّلا إلا ثلاث كذبات: -

١ –قوله إِنِّي سَقِيمٌ

٢ - و قوله بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا

۲۳-م۸۰-ص۶٤٩

٣-و قوله عن زوجته :إنها أختى »

\*\*\*وَ لَكِنْ لَيْسَ هَذَا مِنْ بَابِ الْكَذِبِ الْحَقِيقِيِّ الَّذِي يُذَمُّ فَاعِلُهُ، حَاشَا وَ كَلَّا وَ إِنَّمَا أُطْلِقَ الْكَذِبُ على هذا تَجُوُّزًا، وَ إِنَّمَا أُطْلِقَ الْكَلَامِ لِمَقْصِدٍ شَرْعِيٍّ دِينِيٍّ وَ إِنَّمَا هُوَ مِنَ الْمَعَارِيضِ فِي الْكَلَامِ لِمَقْصِدٍ شَرْعِيٍّ دِينِيٍّ وَ إِنَّمَا هُوَ مِنَ الْمَعَارِيضِ فِي الْكَلَامِ لِمَقْصِدٍ شَرْعِيٍّ دِينِيٍّ وَ القصد أنه تخلف عنهم، ليتم له الكيد بآلهتهم.

(فَ) لهذا (فَنُوَلُواْعَنْهُ مُدْبِرِينَ)

\*\*\* إِلَى عِيدِهِمْ

فلما وجد الفرصة.

( فَرَاغَ إِلَّا ءَالِهَنِهِمْ )

أي: أسرع إليها على وجه الخفية و المراوغة،

(فَقَالَ)

متهكما بها

(أَلَا تَأْكُلُونَ )

\*\*\*وَ ذَلِكَ أَنَّهُمْ كَانُوا قَدْ وَضَعُوا بَيْنَ أَيْدِيهَا طَعَامًا قُرْبَانًا لتُبرِّك لَهُمْ فِيهِ.

(مَالَكُورُ لَا نَنطِقُونَ )

أي: فكيف يليق أن تعبد،

و هي أنقص من الحيوانات، التي تأكل أو تكلم؟

فهذه جماد لا تأكل و لا تكلم.

( فَرَاغَ عَلَيْهِمْ ضَرْبًا بِٱلْيَمِينِ )

أي: جعل يضربها بقوته و نشاطه،

حتى جعلها جذاذا، إلا كبيرا لهم، لعلهم إليه يرجعون.

( فَأَقْبَلُوٓاْ إِلَيْهِ يَزِفُونَ )

أي: يسرعون و يهرعون، أي: يريدون أن يوقعوا به، بعدما بحثوا

و قالوا: (مَنْ فَعَلَ هَذَا بِآلِهَتِنَا إِنَّهُ لَمِنَ الظَّالِمِينَ )

و قيل لهم (سَمِعْنَا فَتَى يَذْكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ)

يقول: ( تَاللَّهِ لأَكِيدَنَّ أَصْنَامَكُمْ بَعْدَ أَنْ تُوَلُّوا مُدْبِرِينَ )

فوبخوه و لاموه، فقال: –

(بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا فَاسْأَلُوهُمْ إِنْ كَانُوا يَنْطِقُونَ \* فَرَجَعُوا إِلَى أَنْفُسِهِمْ فَقَالُوا إِنَّكُمْ أَنْتُمُ الظَّالِمُونَ \* ثُمَّ نُكِسُوا عَلَى رُءُوسِهِمْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَوُلاءِ يَنْطِقُونَ \* قَالَ أَفْتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَنْفَعُكُمْ شَيْعًا وَلا يَضُرُّكُمْ )الآية.

و ( قَالَ ) هنا:

(أَتَعَبُدُونَ مَا نَنْحِتُونَ )

أي: تنحتونه بأيديكم و تصنعونه؟

فكيف تعبدونهم، و أنتم الذين صنعتموهم، و تتركون الإخلاص للَّه؟

## (وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ )

\*\*\*أولا:-

يُحْتَمَيُّلُ أَنْ تَكُونَ "مَا" مَصْدَرِيَّةٌ، فَيَكُونُ تَقْدِيرُ الْكَلَامِ:

(وَ اللهُ خَلَقَكُمْ وَ عَمَلَكُمْ)

ثانيا:-

وَ يُحْتِمَلُ أَنْ تَكُونَ مِكْنَى "الَّذِي" تَقْدِيرُهُ:

(وَاللَّهُ خَلْقَكُمْ وَالَّذِي تَعْمَلُونَهُ)

وَ كِلَا الْقَوْلَيْنِ متلازم، و الأول أظهر؛

لِمَا رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ فِي كِتَابِ "أَفْعَالِ الْعِبَادِ"عَنْ حُذَيْفَةَ مَرْفُوعًا (١)قَالَ:-

"إِنَّ اللهَ يَصْنَعُ كُلَّ صَانِعٍ وَ صَنْعَتَهُ"

\*\*\*وَ قَرَأً بَعْضُهُمْ: {وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ}

\*\*\* فَعِنْدَ ذَلِكَ لَمَّا قَامَتْ عَلَيْهِمُ الْحُجَّةُ عَدَلُوا إِلَى أَخْذِهِ بِالْيَدِ وَ الْقَهْرِ:-

#### فـــــ( قَالُوا أَبْنُوا لَهُ مُلْيَكنًا )

أي: عاليا مرتفعا، و أوقدوا فيها النار

### (فَأَلْقُوهُ فِي ٱلْجَحِيمِ)

جزاء على ما فعل، من تكسير آلهتهم.

## (فَأَرَادُواْ بِهِ كَيْدًا)

ليقتلوه أشنع قتلة

# ( فَحَعَلْنَاهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ )

رد الله كيدهم في نحورهم، و جعل النار على إبراهيم بردا و سلاما.

( و ) لما فعلوا فيه هذا الفعل، و أقام عليهم الحجة، و أعذر منهم،

### (وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّي )

أي: مهاجر إليه، قاصد إلى الأرض المباركة أرض الشام.

#### (سَيَهُدِينِ

يدلني إلى ما فيه الخير لي، من أمر ديني و دنياي،

و قال في الآية الأخرى:

(وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلَا أَكُونَ بِدُعَاءِ رَبِّي شَقِيًّا)

#### (رَبِّ هَبُ لِي)

ولدا يكون

### (مِنَ ٱلصَّالِحِينَ)

و ذلك عند ما أيس من قومه، و لم ير فيهم خيرا، دعا الله أن يهب له غلاما صالحا، ينفع الله به في حياته، و بعد مماته

فاستجاب الله له وقال: (فَبَشَّرْنَكُهُ بِغُلَمٍ حَلِيمٍ) وهذا إسماعيل الطِّيِّلِابلا شك،

فإنه ذكر بعده البشارة بإسحاق،

و لأن الله تعالى قال في بشراه بإسحاق

#### (فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنْ وَرَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ )[هود: ١٧]

\*\*\*يُولَدُ لَهُ فِي حَيَاتِهِمَا وَلَدٌ يُسَمَّى يَعْقُوبُ،

فَيَكُونُ مِنْ ذُرِّيَّتِهِ عَقِبٌ وَ نَسْلٌ.

وَ قَدْ قَدَّمْنَا هُنَاكَ أَنَّهُ لَا يَجُوزُ بَعْدَ هَذَا أَنْ يُؤْمَرَ بِذَبْحِهِ وَ هُوَ صَغِيرٌ لِأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَدْ وَعَدَهُمَا بِأَنَّهُ سَيُعْقَبُ، وَ يَكُونُ لَهُ نَسَلٌ

فَكَيْفَ يُمْكِنُ بُعْدَ هَذَا أَنْ يُؤْمَرَ بِذَبْحِهِ صَغِيرًا،

وَ إِسْمَاعِيلُ وُصِفَ هَاهُنَا بِالْحَلِيمِ؛ لِأَنَّهُ مُنَاسِبٌ لِهَذَا الْمَقَامِ.

Оفدل على أن إسحاق غير الذبيح، و وصف الله إسماعيل، الطِّير الحلم،

و هو يتضمن الصبر، و حسن الخلق، و سعة الصدر و العفو عمن جني.

### (فَلَمَّا بِلَغَ)

الغلام

#### (مَعَهُ السَّعْيَ )

أي: أدرك أن يسعى معه، و بلغ سنا يكون في الغالب، أحب ما يكون لوالديه، قد ذهبت مشقته، و أقبلت منفعته،

#### فـــرقکال )

له إبراهيم الطُّيِّكُلِّم: –

### (بَئُبَنَىَ إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِّي أَذْبُحُكَ )

۲۳-م۸۰-ص۶٤٩

أي: قد رأيت في النوم و الرؤيا، أن الله يأمرني بذبحك،

0و رؤيا الأنبياء وحي

## (فَأَنظُرْ مَاذَا تَرَكَبُ )

فإن أمر الله تعالى، لا بد من تنفيذه،

\*\*\*وَ إِنَّمَا أَعْلَمُ ابْنَهُ بِذَلِكَ لِيَكُونَ أَهْوَنَ عَلَيْهِ،

وَ لِيَخْتَبِرَ صَبْرَهُ وَ جَلَدَهُ وَ عَزْمَهُ مِنْ صِغَرِهِ عَلَى طَاعَةِ اللَّهِ تَعَالَى وَ طَاعَةِ أَبِيهِ.

# (قَالَ)

إسماعيل صابرا محتسبا، مرضيا لربه، و بارا بوالده:-

# (يَتَأْبَتِ ٱفْعَلْ مَا تُؤْمَرُ )

أي: امض لما أمرك الله

### (سَتَجِدُنِيَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ)

أخبر أباه أنه موطن نفسه على الصبر،

و قرن ذلك بمشيئة الله تعالى، لأنه لا يكون شيء بدون مشيئة الله تعالى.

\*\*\*وَ لِهَذَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: {وَاذْكُرْ فِى الْكِتَابِ إِسْمَاعِيلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولا نَبِيًّا وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلاةِ وَالزَّكَاةِ وَكَانَ عِنْدَ رَبِّهِ مَرْضِيًّا} [مَرْيَمَ:٥٤، ٥٥]

فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَهُ, لِلْجَبِينِ السُّ وَنَكَ يْنَكُ أَن يَتَإِبْرَهِيـمُ السُّ قَدْ صَدَّفْتَ الرُّهُ يَأْ إِنَّا كَذَلِكَ بَخْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ هَلَا لَهُوَ ٱلْبَكِتُوا ٱلْمُبِينُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَفَدَيْنَهُ بِذِبْجٍ عَظِيمٍ اللهُ وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ اللهُ سَلَمُ عَلَى إِبْرَهِيمَ اللهُ كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴿ وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحَقَ نَبِيًّا مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ اللَّهِ وَبَكَرُكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْحَقَّ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ مَا مُحْسِنُ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ عَمْدِينُ اللَّهُ وَلَقَدْ مَنَكًا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَكُرُونَ اللَّهُ وَجَعَّيْنَهُمَا وَقُوْمَهُمَا مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ اللهِ وَنَصَرْنَكُمْ فَكَانُواْ هُمُ ٱلْعَلِينَ اللهِ وَءَانَيْنَهُمَا ٱلْكِنَبُ ٱلْمُسْتَبِينَ اللهُ وَهَدَيْنَهُمَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ اللهُ وَتَرَكُّنَا عَلَيْهِ مَا فِي ٱلْآخِرِينَ اللَّهُ سَلَكُمْ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَارُونَ اللَّهُ إِنَّا كَنَالِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ اللَّهِ إِنَّهُمَا مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ إِنَّا كَنَا وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّهُ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۗ أَلَا نَنَّقُونَ ﴿ اللَّهُ أَنْدَعُونَ بَعْلًا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ ٱلْخَلِقِينَ اللهُ ٱللَّهَ رَبَّكُو وَرَبَّ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ اللَّهُ اللَّهَ وَرَبَّ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ

(فَلَمَّا أَسْلَمَا)

أي: إبراهيم و ابنه إسماعيل، جازما بقتل ابنه و ثمرة فؤاده،

امتثالا لأمر ربه،

و خوفا من عقابه،

و الابن قد وطَّن نفسه على الصبر، و هانت عليه في طاعة ربه، و رضا والده،

# (وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ)

\*الميسر:و ألقى إبراهيم ابنه على جبينه -و هو جانب الجبهة- على الأرض؛ ليذبحه

اي: تل إبراهيم إسماعيل على جبينه، ليضجعه فيذبحه،

و قد انكب لوجهه، لئلا ينظر وقت الذبح إلى وجهه.

#### (وَنَكَ يَنْكُهُ)

في تلك الحال المزعجة، و الأمر المدهش:-

# (أَن يَكَإِبَرُهِيدُ اللَّهُ عَدْ صَدَّقْتَ ٱلرُّوعَا أَل

أي: قد فعلت ما أمرت به،

فإنك وطَّنت نفسك على ذلك، و فعلت كل سبب،

و لم يبق إلا إمرار السكين على حلقه

# و إِنَّا كَنَالِكَ بَعْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ )

في عبادتنا، المقدمين رضانا على شهوات أنفسهم. \*\*\*هَكَذَا نَصْرِفُ عَمَّنْ أَطَاعَنَا الْمَكَارِهَ وَ الشَّدَائِدَ وَ نَجْعَلُ لَهُمْ مِنْ أَمْرِهِمْ فَرَجًا وَ مَخْرَجًا، كَقَوْلِهِ تَعَالَى: {وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا. وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهَ بَالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا} [الطَّلَاقِ:٢، ٣].

#### (إن كَلَا)

الذي امتحنا به إبراهيم الكَلْيُالا

### ( لَمُو الْبَلَتُوا الْمُبِينُ )

أي: الواضح، الذي تبين به صفاء إبراهيم، و كمال محبته لربه و خلته،

فإن إسماعيل الكي للالله الله الله الله الما وهبه الله الله الله الما الماله الم

و هو خليل الرحمن، و الخلة أعلى أنواع المحبة،

و هو منصب لا يقبل المشاركة و يقتضي أن تكون جميع أجزاء القلب متعلقة بالمحبوب،

○فلما تعلقت شعبة من شعب قلبه بابنه إسماعيل،أراد تعالى أن يصفي وُدَّه و يختبر خلته،

فأمره أن يذبح من زاحم حبه حب ربه،

فلما قدّم حب اللّه، و آثره على هواه، و عزم على ذبحه،

و زال ما في القلب من المزاحم، بقي الذبح لا فائدة فيه،

فلهذا قال: (إِنَ هَلْا لَمُو ٱلْبَلَتُوا ٱلْمُبِينُ اللهُ وَفَدَيْنَهُ بِذِبْجٍ عَظِيمٍ)

أي: صار بدله ذبح من الغنم عظيم، ذبحه إبراهيم،

فكان عظيما من جهة أنه كان فداء لإسماعيل،

و من جهة أنه من جملة العبادات الجليلة،

و من جهة أنه كان قربانا و سنة إلى يوم القيامة.

(وَتَرَكَّنَاعَلَيْهِ)

أي:و أبقينا عليه ثناء صادقا

(فِي ٱلْآخِرِينَ )

كما كان في الأولين،

فكل وقت بعد إبراهيم الطِّيِّلاً، فإنه فيه محبوب معظم مثني عليه.

(سَكَمُّ عَلَىٰ إِبْرَهِيمَ )

أي: تحيته عليه كقوله:

(قُلِ الْحُمْدُ لِلَّهِ وَسَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى)

( كَذَاكِ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ )

في عبادة الله، و معاملة خلقه، أن نفرج عنهم الشدائد،

و نجعل لهم العاقبة، و الثناء الحسن.

( إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ )

بما أمر الله بالإيمان به، الذين بلغ بهم الإيمان إلى درجة اليقين كما قال تعالى:

# (وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ )

( وَبَشَّرْنَكُ بِإِسْحَقَ نَبِيًّا )

هذه البشارة الثانية بإسحاق، الذي من ورائه يعقوب

فبشر بوجوده و بقائه، و وجود ذریته، و کونه نبیا

(مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ )

فهي بشارات متعددة.

(وَهِنرَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْحَنَى ۗ)

أي:أنزلنا عليهما البركة،التكي هي:-

النم و و الزيادة في (علمهما و عملهما و ذريتهما )

فنشر الله من ذريتهما ثلاث أمم عظيمة:-

١ –أمة العـــرب من ذرية إسماعيل،

٢ - و أمة بني إسرائيـــــل،

٣–و أمة الـــروم من ذرية إسحاق.

\*\*\* كَقَوْلِهِ تَعَالَى: {قِيلَ يَا نُوحُ اهْبِطْ بِسَلامٍ مِنَّا وَبَرَكَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَمٍ مِمَّنْ مَعَكَ وَأُمَمُ سَنُمَتِّعُهُمْ ثُمَّ يَمَسُّهُمْ مِنَّا عَذَابٌ أَلِيمٌ } [هُودٍ:٤٨].

(وَمِن ذُرِّيَّتِهِ مَا مُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ مُبِيثُ )

أي: منهم الصالح و الطالح،

و العادل و الظالم الذي تبين ظلمه، بكفره و شركه،

و لعل هذا من باب دفع الإيهام، فإنه لما قال: -

# (وَبَارَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَاقَ)

اقتضى ذلك البركة في ذريتهما،

و أن من تمام البركة، أن تكون الذرية كلهم محسنين،

فأخبر الله تعالى أن منهم محسنا و ظالما، و الله أعلم.

( وَلَقَدُ مَنَكُنَّا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَكُرُونَ ) ( ١١٤ - ١٢٢ ) إلى آخر القصة.

یذکر تعالی مِنَّتهٔ علی عبدیه و رسولیه، موسی، و هارون ابنی عمران، بـــ:

النبوة و الرسالة، و الدعرة إلى الله تعالى،

(وَنَجَيْنَتُهُمَا وَقُومَهُمَا مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ)

و نجاتهما و قومهما من عدوهما فرعون

( وَنَصَرِّنَكُهُمْ فَكَانُوا هُمُ ٱلْغَلِبِينَ )

و نصرهما عليه، حتى أغرقه الله و هم ينظرون،

( وَءَانَيْنَكُهُمَا )

و إنزال الله عليهما

(الْكِنْبَ الْمُسْتَبِينَ)

و هو التوراة التي فيها الأحكام و المواعظ و تفصيل كل شيء

\*\*\*كَهَا قَالَ تَعَالَى: {وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى وَهَارُونَ الْفُرْقَانَ وَضِيَاءً} [الْأَنْبِيَاءِ:٤٨]

( وَهَدَيْنَهُمَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ )

\*\*\*في الاقوال و الافعال

• أن الله هداهما الصراط المستقيم، بـــأن:-

١ - شــرع لهما دينا ذا أحكام و شرائع مستقيمة موصلة إلى الله،

٢ – و مَــنَّ عليهما بسلوكه.

(وَتَرَكْنَاعَلَيْهِ مَا فِي ٱلْآخِرِينَ )

أي: أبقى عليهما ثناء حسنا،

(سَكَنَّهُ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَنْرُونَ )

و تحية في الآخرين، و من باب أولى و أحرى في الأولين

(إِنَّاكَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ اللَّهُ إِنَّهُمَا مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ )

وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّهِ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ أَلَا نَنَّقُونَ اللَّهُ أَلَدْعُونَ بَعْلًا

وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ ٱلْخَلِقِينَ اللهُ رَبَّكُمْ وَرَبَّ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ اللهَ رَبَّكُمْ وَرَبّ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ اللهَ

( وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ )

\*\*\*هو ادريسالطيفان

كيمدح تعالى عبده و رسوله،إلياس الطُّنيِّة بالنبوة و الرسالة و الدعوة إلى الله،

(إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ أَلَا نَنَّقُونَ )

و أنه أمر قومه بالتقوى،

( أَنْدَعُونَ بَعَلًا )

و عبادة الله وحده و نهاهم عن عبادتهم، صنما لهم يقال له « بعل »

(وَتَذَرُونَ )

و تركهم عبادة الله

(أَحْسَنَ ٱلْحَكَلِقِينَ )

الذي خلق الخلق، و أحسن خلقهم

(ٱللَّهُ رَبُّكُو)

الذي خلقكم،

(وَرَبَّ ءَابَآيِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ )

و خلق آباءكم الماضين قبلكم؟

و رباهم فأحسن تربيتهم، و أدرَّ عليهم النعم الظاهرة و الباطنة و أنكم كيف تركتم عبادة من هذا شأنه، إلى عبادة صنم، لا يضر، و لا ينفع، و لا يخلق، و لا يرزق، بل لا يأكل و لا يتكلم؟

و هل هذا إلا من أعظم الضلال و السفه و الغي؟ »

فَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ اللَّهِ إِلَّا عِبَادَ أَلَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ اللَّهِ وَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ الله عَلَى إِلْ يَاسِينَ الله إِنَّا كَذَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ الله إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ وَلِنَّ لُوطًا لِّينَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ لَخَيْنَاهُ وَأَهْلَهُۥ ٱجْمَعِينَ ﴿ اللَّهُ إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْعَدَبِرِينَ ﴿ اللَّهُ مُ مَّرَنَا ٱلْآخَرِينَ ﴿ اللَّهُ وَلِلَّكُو لَنَكُرُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَّالَ ا وَبِٱلَّيْلِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ اللَّهِ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّهُ إِذْ أَبَقَ إِلَى ٱلْفُلِّكِ ٱلْمَشْحُونِ اللَّ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ اللَّ فَٱلْتَقَمَهُ ٱلْحُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ الله المُ فَلُوْلَآ أَنَّهُۥ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّجِينَ ﴿ اللَّهِ لَلْبِثَ فِي بَطْنِهِ؞ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ اللّ فَنَبَذْنَكُ بِٱلْعَرَآءِ وَهُوَ سَقِيكُ ﴿ اللَّهِ وَأَنْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن يَقْطِينِ ﴿ اللَّهُ وَأَرْسَلْنَكُ إِلَى مِأْفَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴿ اللَّهِ فَعَامَنُواْ فَمَتَّعْنَكُمْ إِلَى حِينٍ ﴿ اللَّ فَأَسْتَفْتِهِمْ أَلِرَبِكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبِنُونِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْمَلَتَهِكَةَ إِنَكُنَا وَهُمْ شَنِهِدُونَ ﴿ أَلاَّ إِنَّهُم مِّنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ ﴿ أَلَّا إِنَّهُم مِّنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ ﴿ أَلَّا إِنَّهُمْ مِنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ وَلَدَ اللَّهُ وَلِنَّهُمْ لَكُنْدِبُونَ ﴿ أَنَّ أَصْطَفَى ٱلْبَنَاتِ عَلَى ٱلْبَنِينَ ﴿ أَنَّ اللَّ فَكُذُّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴿ إِنَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ اللَّهِ وَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ اللهُ عَلَى إِلْ يَاسِينَ اللهُ إِنَّا كَذَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ اللهُ إِنَّهُ، مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

#### (فَكَذَّبُوهُ )

فيما دعاهم إليه، فلم ينقادوا له، قال الله متوعدا لهم:-

# (فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ )

أي يوم القيامة في العذاب، و لم يذكر لهم عقوبة دنيوية.

### (إِلَّاعِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ)

أي: الذين أخلصهم الله، و منَّ عليهم باتباع نبيهم،

فإنهم غير محضرين في العذاب، و إنما لهم من الله جزيل الثواب.

#### (وَتُرَكُّنَا عَلَيْهِ)

أي: على إلياس

### (فِي ٱلْآخِرِينَ )

ثناء حسنا.

### (سَلَكُمُ عَلَىٰ إِلَّ يَاسِينَ )

أي: تحية من الله، و من عباده عليه.

\*\*\* كَمَا يُقَالُ فِي إِسْمَاعِيلَ: إِسْمَاعِينُ

\*\*\*يَعْنِي: آلَ مُحَمَّدٍ ﷺ.

# (إِنَّا كَذَٰلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّهُ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾

فأثنى الله عليه كما أثنى على إخوانه صلوات اللّه و سلامه عليهم أجمعين.

\*تقدم تفسيره الآيات ۸۰(-۸۱) و (-۱۱۱-۱۱۱) من السورة الكريمة وَإِنَّ لُوطًا لَّمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّهِ إِذْ نَجَّيْنَهُ وَأَهْلَهُۥ أَجْمَعِينَ اللَّهِ إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْعَكِيدِينَ وَبِأَلَّيْلُ أَفَلًا تَعْقِلُونَ اللَّهُ

( وَإِنَّ لُوطًا لَّمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّهِ إِذْ نَجَّيْنَهُ وَأَهْلُهُ وَ أَجْمَعِينَ )

و هذا ثناء منه تعالى على عبده و رسوله لوط بالنبوة و الرسالة،

و دعوته إلى اللّه قومه، و نهيهم عن الشرك و فعل الفاحشة.

فلما لم ينتهوا، نجاه الله و أهله أجمعين، فسروا ليلا فنجوا.

## (إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْفَكِيرِينَ )

أي: الباقين المعذبين، و هي زوجة لوط لم تكن على دينه.

(ثُمَّ دَمَّرُنَا ٱلْآخَرِينَ)

بأن قلبنا عليهم ديارهم

فــــ (جَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِنْ سِجِّيلِ مَنْضُودٍ )

حتى همدوا و خمدوا.

\*\*\* فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَهْلَكَهُمْ بِأَنْوَاعِ مِنَ الْعُقُوبَاتِ، وَ جَعَلَ مَحِلَّتَهُمْ مِنَ الْأَرْضِ بُحَيْرَةً مُنْتِنَةً قَبِيحَةَ الْمَنْظَرِ وَ الطَّعْمِ وَ الرِّيحِ، وَ جَعَلَهَا بِسَبِيلٍ مُقِيمٍ يَحُرُّ بِهَا الْمُسَافِرُونَ لَيْلًا وَ نَهَارًا و لهذا قال:-

# ( وَإِنَّكُورُ لَنَكُرُونَ عَلَيْهِم )

أي: على ديار قوم لوط

(مُصْبِحِينَ اللهُ وَوَالَيْلُ )

أي: في هذه الأوقات، يكثر ترددكم إليها و مروركم بها،

فلم تقبل الشك و المرية

(أَفَلا تَعْقِلُونَ)

الآيات و العبر، و تنزجرون عما يوجب الهلاك؟

# ( وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ )

\*\*\*قَدْ تَقَدَّمَتْ قِصَّةُ يُونُسَ الْكَيْلِا فِي سُورَةِ الْأَنْبِيَاءِ. وَ فِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ:-

"مَا يَنْبَغِي لِعَبْدِ أَنْ يَقُولَ: أَنَا خَيْرٌ مِنْ يُونُسَ بْنِ متَّى"(١)

• و نَسَبَه إِلَى أُمِّهِ" وَ فِي رِوَايَةٍ قِيلَ: "إِلَى أَبِيهِ"

و هذا ثناء منه تعالى، على عبده و رسوله، يونس بن متى،

كما أثنى على إخوانه المرسلين، بالنبوة و الرسالة، و الدعوة إلى الله،

و ذكر تعالى عنه، أنه عاقبه عقوبة دنيوية،

أنجاه منها بسبب إيمانه و أعماله الصالحة، فقال: (إِذْ أَبَقَ )

أي: من ربه مغاضبا له، ظانا أنه لا يقدر عليه، و يحبسه في بطن الحوت، و لم يذكر الله ما غاضب عليه، و لا ذنبه الذي ارتكبه، لعدم فائدتنا بذكره، و إنما فائدتنا بما ذُكِّرنا عنه أنه أذنب، و عاقبه الله مع كونه من الرسل الكرام، و أنه نجاه بعد ذلك، و أزال عنه الملام، و قيض له ما هو سبب صلاحه.

### (إِذْ أَبَقَ )

لجأ

### (إِلَى ٱلْفُلِّكِ ٱلْمَشْحُونِ)

بالركاب و الأمتعة، فلما ركب مع غيره، و الفلك شاحن، ثقلت السفينة، فاحتاجوا إلى إلقاء بعض الركبان، و كأنهم لم يجدوا لأحد مزية في ذلك،

١ البخاري ٣٤١٦-مسلم ٢٣٧٧

### (فَسَاهَمَ)

\*\*\*قارع

• فاقترعوا على أن من قرع و غلب، ألقي في البحر عدلا من أهل السفينة، و إذا أراد الله أمرا هيأ أسبابه.

فلما اقترعوا أصابت القرعة يونس

#### (فَكَانَ مِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ)

أي: المغلوبين.

\*\*\*وَ ذَلِكَ أَنَّ السَّفِينَةَ تَلَعَّبَت بِهَا الْأَمْوَاجُ مِنْ كُلِّ جَانِبٍ،

وَ أَشْرَفُوا عَلَى الْغَرَق، فَسَاهَمُوا عَلَى مَنْ تَقَعُ عَلَيْهِ الْقُرْعَةُ يُلْقَى فِي الْبَحْرِ، لِتَخِفَّ بِهِمُ السَّفِينَةُ، فَوَقَعَتِ الْقُرْعَةُ عَلَى نَبِيِّ اللَّهِ يُونُسَ الْكَلَاثَ مَرَّاتٍ، وَهُمْ يَضِنُّونَ بِهِ أَنْ يُلْقَى مِنْ بَيْنِهِمْ

فَتَجَرَّدَ مِنْ ثِيَابِهِ لِيُلْقِيَ نَفْسَهُ وَ هُمْ يَأْبَوْنَ عَلَيْهِ ذَلِكَ.

○فألقي في البحر

### (فَٱلْنَقَمَةُ ٱلْحُوثُ وَهُوَ)

وقت التقامه

### (مُلِيمٌ)

أي: فاعل ما يلام عليه، و هو مغاضبته لربه.

# (فَلُوْلَآ أَنَّهُۥكَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينَ )

\*\*\* لَوْلَا مَا تَقَدَّمَ لَهُ مِنَ الْعَمَلِ فِي الرَّخَاءِ

۲۲-م ۱۰- ص ٤٥١

أي: في وقته السابق بكثرة عبادته لربه، و تسبيحه، و تحميده، و في بطن الحوت حيث قال: (لا إِلَهَ إِلا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ) [الانبياء: ٨٧]

# (لَلَبِثَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ )

أي: لكانت مقبرته، و لكن بسبب تسبيحه و عبادته لله، نجاه الله تعالى، و كذلك ينجي الله المؤمنين، عند وقوعهم في الشدائد.

#### (فَنْبَذْنَهُ )

\*\*\*ألقيناه

ابأن قذفه الحوت من بطنه

### (بِٱلْعَرَاءِ)

و هي الأرض الخالية العارية من كل أحد،

بل ربما كانت عارية من الأشجار و الظلال.

#### (وَهُوَ سَقِيمٌ )

أي: قد سقم و مرض، بسبب حبسه في بطن الحوت، حتى صار مثل الفرخ الممعوط من البيضة.

# ( وَأَنْبُتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن يَقْطِينِ )

\*\*\*القرع

تظله بظلها الظليل، لأنها بادرة باردة الظلال،

و لا يسقط عليها ذباب، و هذا من لطفه به، و بره.

۲۳-م ۱۰- ص ٤٥١

\*\*\* ذَكَرَ بَعْضُهُمْ فِي الْقَرْعِ فَوَائِدَ، مِنْهَا:-

١-سُرْعَــةُ نَبَاتِهُ،

٢-و تظليــلُ وَرَقِهِ لِكِبَرِهِ، وَ نُعُومَتِهِ،

٣-وَ أَنَّهُ لَا يَقْرَبُهَا الذَّبَابُ،

٤-وَ جَــوْدَةُ أَغْذيَة ثَمَره،

٥-وَ أَنَّهُ يُؤْكَلُ نَيِّئًا وَ مَطْبُوخًا بِلُبِّهِ وَ قِشْرِهِ أَيْضًا.

وَ قَدْ ثَبَتَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ كَانَ يُحِبُ الدُّبَّاء، وَ يَتَتَبَّعُهُ مِنْ حَوَاشي الصَّحْفة \*\*\* صحيح البخاري

٢٠٩٢ - عن أنس بْنَ مَالك الْكُلِيِّلْأَيَقُولُ:

إِنَّ خَيَّاطًا دَعَا رَسُولَ اللهِ ﴿ لِطَعَامِ صَنَعَهُ، قَالَ أَنَسُ بْنُ مَالِكِ: فَذَهَبْتُ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﴿ إِلَى ذَلِكً الطَّعَامِ،

فَقَرَّبَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ خُبْزًا وَ مَرَقًا، فِيهِ دُبَّاءٌ وَ قَدِيدٌ،

قَفَرَبُ إِلَى رَسُونِ اللَّهِ ﴿ كَبُرَا وَ مُرَفَّ وَلِي القَصْعَةِ » فَرَأَيْتُ النَّبِيِّ ﴿ يَتَتَبَّعُ الدُّبَّاءَ مِنْ حَوَالَي القَصْعَةِ »

قَالَ: «فَلَمْ أَزَلْ أُحِبُّ الدُّبَّاءَ مِنْ يَوْمِئِذٍ» (٢)

أثم لطف به لطفا آخر، و امْتَنَّ عليه مِنَّة عظمى،

و هي (وَأَرْسَلْنَكُ إِلَىٰ مِأْفَةِ أَلْفٍ )

من الناس

(أق)

\*\*\*ىل

٢ (مرقا) كل طعام طبخ بماء. (دباء) القرع واليقطين. (قديد) لحم مجفف. (حوالي) جوانب

۲۳-م ۱۰- س ٤٥١

### (يَزِيدُونَ)

عنها، و المعنى أنهم إن ما زادوا لم ينقصوا، فدعاهم إلى الله تعالى.

#### (فَعَامَنُوا )

فصاروا في موازينه، لأنه الداعي لهم.

### (فَمَتَّعْنَاهُمُ الِْلَ حِينِ

بأن صرف الله عنهم العذاب بعدما انعقدت أسبابه، قال تعالى:

(فَلَوْلا كَانَتْ قَرْيَةٌ آمَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَانُهَا إِلا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا آمَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْخِرْي فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينِ) [يونس:٩٨]

فَأَسْتَفْتِهِمْ أَلِرَتِكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنُونَ اللهِ

أَمْ خَلَقْنَا ٱلْمَلَتِهِكَةَ إِنَكَا وَهُمْ شَلْهِدُونَ السَّ

أَلاَّ إِنَّهُم مِّنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ اللَّهِ

# وَلَدَ ٱللَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴿ اللَّهِ أَصْطَفَى ٱلْبَنَاتِ عَلَى ٱلْبَنِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

\*\*\*يَقُولُ تَعَالَى مُنْكِرًا عَلَى هَؤُلَاءِ الْمُشْرِكِينَ فِي جَعْلِهِمْ لِللهِ الْبَنَاتِ،

سُبْحَانَهُ، وَ لَهُمْ مَا يَشْتَهُونَ،

أَيْ: مِنَ الذُّكُورِ،

أَيْ: يَودُون لِأَنْفُسِهِمُ الْجَيِّدَ.

{وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُمْ بِالْأَنْثَى ظَلَّ وَجْهُهُ مُسْوَدًّا وَهُوَ كَظِيمٌ} [النَّحْلِ:٥٨]

۲۳-م ۱۰- ص ٤٥١

أَيْ: يَسُوءُهُ ذَلِكَ، وَ لَا يَخْتَارُ لِنَفْسِهِ إِلَّا الْبَنِينَ. يَقُولُ تَعَالَى: - فَكَيْفَ نَسَبُوا إِلَى الله

نبيه محمد ﷺ:

#### ( فَأَسْتَفْتِهِنْ )

\*\*\*سَلْهُمْ عَلَى سَبِيلِ الْإِنْكَارِ عَلَيْهِمْ

أي: اسأل المشركين باللَّه غيره، الذين عبدوا الملائكة،

و زعموا أنها بنات الله، فجمعوا بين الشرك بالله، و وصفه بما لا يليق بجلاله،

# (أَلِرَبِكَ ٱلْمِنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْمِنُونَ )

الله تعالى، و قول جائر، من جهة جعلهم الولد لله تعالى،

و من جهة جعلهم أردأ القسمين و أخسهما له و هو البنات

التي لا يرضونهن لأنفسهم، كما قال في الآية الأخرى :-

# (وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ الْبَنَاتِ سُبْحَانَهُ وَلَهُمْ مَا يَشْتَهُونَ)

\*\*\*كَقَوْلِهِ:{أَلَكُمُ الذَّكَرُ وَلَهُ الأَنْثَى \* تِلْكَ إِذًا قِسْمَةٌ ضِيزَى}[النَّجْم:٢١، ٢٢]

٥و من جهة جعلهم الملائكة بنات الله، و حكمهم بذلك.

قال تعالى في بيان كذبهم:-

# ( أَمْ خَلَقْنَا ٱلْمَلَيْهِكَةَ إِنَكَا وَهُمْ شَنِهِدُونَ ) خلقهم؟

أي: ليس الأمر كذلك، فإنهم ما شهدوا خلقهم،

فدل على أنهم قالوا هذا القول، بلا علم، بل افتراء على الله،

\*\*\*كَقَوْلِهِ: {وَجَعَلُوا الْمَلابِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمَنِ إِنَاثًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْأَلُونَ} [الزُّخْرُفِ:١٩]

أَيْ: يُسْأَلُونَ عَنْ ذَلِكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ.

و لهذا قال: (أَلاَّ إِنَّهُم مِّنْ إِفْكِهِمْ)

أي: كذبهم الواضح

(لَيَقُولُونَ اللهُ )

\*\*\*صَدَرَ مِنْهُ الْوَلَدُ

(وَ لِنَّهُمْ لَكَدْبُونَ )

(أَصْطَفَى)

أي: اختار

(ٱلْبَنَاتِ عَلَى ٱلْبَنِينَ)

\*\*\*كَقَوْلِهِ: {أَفَأَصْفَاكُمْ رَبُّكُمْ بِالْبَنِينَ وَاتَّخَذَ مِنَ الْمَلابِكَةِ إِنَاقًا إِنَّكُمْ

لَتَقُولُونَ قَوْلًا عَظِيمًا} [الْإِسْرَاءِ:٤٠]

وَ لِهَذَا قَالَ:

مَا لَكُرْ كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴿ أَفَلَا لَذَكَّرُونَ ﴿ أَمْ لَكُو سُلَطَكُ مُبِيثُ ﴿ اللَّهُ لَا لَكُرْ سُلَطَكُ مُبِيثُ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّل فَأْتُواْ بِكِنَابِكُوْ إِن كُنْخُ صَادِقِينَ ﴿ ﴿ وَجَعَلُواْ بَيْنَهُ، وَبَيْنَ ٱلْجِنَّةِ نَسَبًا ۚ وَلَقَدْ عَلِمَتِ ٱلْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ اللَّهُ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ اللَّهِ إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ اللَّ فَإِنَّكُوْ وَمَا تَعْبُدُونَ اللَّهُ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ بِفَتِنِينَ اللَّهُ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ ٱلْجَحِيج الله وَمَا مِنَّاۤ إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ﴿ إِنَّ لَنَحَنُ الصَّافَوْنَ ﴿ أَنَّ لَيَحْنُ الْسُيِّحُونَ ﴿ الْ وَإِن كَانُواْ لَيَقُولُونَ الْ اللهِ الوَأَنَّ عِندَنَا ذِكْرًا مِّنَ ٱلْأَوَّلِينَ اللهِ ٱلكُنَّا عِبَادَ ٱللهِ ٱلْمُخْلَصِينَ الله فَكَفُرُوا بِهِمْ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ اللهُ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ اللهُ إِنَّهُمْ لَكُمُ ٱلْمَنْصُورُونَ اللَّهُ وَإِنَّ جُندَنَا لَمُهُمُ ٱلْعَلِبُونَ اللَّهُ فَنُولً عَنْهُمْ حَتَّى حِينٍ الله وَأَبْصِرْهُمْ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ اللَّهِ أَفَيِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ اللَّهُ فَإِذَا نَزَلَ فِسَاحَنِهِمْ فَسَآءَ صَبَاحُ ٱلْمُنذَرِينَ الله وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِينٍ الله وَأَبْصِرْ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ اللهُ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ اللهُ الله وَسَلَامٌ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّهِ وَالْخَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

مَا لَكُرْ كَيْفَ تَعَكُّمُونَ ﴿ فَالَا لَذَكَّرُونَ ﴿ فَالَاللَّهُ مَا لَكُرْ سُلُطَنُ مُبِيثُ ﴿ فَا لَكُو سُلُطَنُ مُبِيثُ ﴿ فَا لَكُونَ مَسْلِيقِينَ ﴿ مُسَالِمُ اللَّهِ مَا لَكُونَ مُسَالِمُ اللَّهِ مَا لَكُونَ مُسَالِمُ اللَّهِ مَا لَكُونُهُمُ صَالِمِقِينَ ﴿ فَا اللَّهُ مُسَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللّ

(مَا لَكُرْ كَيْفَ تَحَكَّمُونَ )

هذا الحكم الجائر.

(أَفَلَا نُذَكُّرُونَ )

و تميزون هذا القول الباطل الجائر فإنكم لو تذكرتم لم تقولوا هذا القول

(أَمْ لَكُوْ سُلْطَكُنُّ شَبِيثُ )

أي حجة ظاهرة على قولكم من كتاب أو رسول. و كل هذا غير واقع

و لهذا قال ( فَأْتُوا بِكِنْبِكُمْ إِن كُنْنُمْ صَادِقِينَ )

فإن من يقول قولا لا يقيم عليه حجة شرعية فإنه كاذب متعمد أو قائل على الله بلا علم.

وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ ٱلْجِنَّةِ نَسَبًا وَلَقَدْ عَلِمَتِ ٱلْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ السَّ

سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ اللهِ إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ اللهِ

(وَجَعَلُواْ بَيْنَهُ (

أي: جعل هؤلاء المشركون باللَّه بين اللَّه

(وَبَيْنَ ٱلْجِنَّةِ نَسَبًأ )

\*الجلالين:-الْمُلَائِكَة لِاجْتِنَانِهِمْ عَنْ الْأَبْصَار

حيث زعموا أن الملائكة بنات الله، و أن أمهاتهم سروات الجن

(وَلَقَدْ عَلِمَتِ ٱلْجِئَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ )

۲۲-م ۱۱-ص ٤٥٢

و الحال أن ( المِلنَّةُ )قد علمت أنهم محضرون بين يدي الله ليجازيهم عبادا أذلاء، فلو كان بينهم و بينه نسب، لم يكونوا كذلك.

#### (سُبْحَانَ ٱللَّهِ)

الملك العظيم، الكامل الحليم،

#### (عَمَّا يَصِفُونَ)

يصفه به المشركون من كل وصف أوجبه كفرهم و شركهم.

#### (إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ)

\*\*\*وَ هُمُ الْمُتَّبِعُونَ لِلْحَقِّ الْمُنَزَّلِ عَلَى كُلِّ نَبِيٍّ وَ مُرْسَلِ

○فإنه لم ينزه نفسه عما وصفوه به، لأنهم لم يصفوه إلا بما يليق بجلاله، و بذلك كانوا مخلصين.

# فَإِنَّكُو وَمَا تَعْبُدُونَ اللَّهُ مَا أَنتُم عَلَيْهِ بِفَلْتِنِينَ اللَّهُ إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ ٱلْجَدِيمِ الله

# (فَإِنَّكُورُ وَمَا تَعْبُدُونَ )

أي: إنكم أيها المشركون و من عبدتموه مع الله،

# (مَا أَنتُرْ عَلَيْهِ بِفَاتِنِينَ )

لا تقدرون أن تفتنوا و تضلوا أحدا

# (إِلَّا مَنْ هُوَ صَالِ ٱلْجَيْمِ)

من قضى الله أنه من أهل الجحيم، فينفذ فيه القضاء الإلهي،

\*\*\*مَا يَنْقَادُ لِمَقَالِكُمْ وَ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ مِنَ الضَّلَالَةِ وَ الْعِبَادَةِ الْبَاطِلَةِ مَنْ هُوَ أَضَلُّ مِنْكُمْ مِمَّنْ ذُرِي لِلنَّارِ.

{لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنَّ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَيِكَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَيِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ} [الْأَعْرَافِ:١٧٩] فَهَذَا الضَّرْبُ مِنَ النَّاسِ هُوَ الَّذِي يَنْقَادُ لِدِينِ الشِّرْكِ وَ الْكُفْرِ وَ الضَّلَالَةِ،

كَمَا قَالَ تَعَالَى:-{إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلٍ مُخْتَلِفٍ يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أُفِكَ} [الذَّارِيَاتِ:٨، ٩]

أَيْ: إِنَّمَا يَضِلُّ بِهِ مَنْ هُوَ مَأْفُوكٌ وَ مُبْطِلٌ.

#### و المقصود من هذا:-

١-بيان عجزهم و عجز آلهتهم عن إضلال أحد،

٢ - و بيان كمال قـــدرة الله تعالى،

أي: فلا تطمعوا بإضلال عباد الله المخلصين و حزبه المفلحين.

\*\*\*ثُمَّ قَالَ تَعَالَى مُنزِها لِلْمَلَائِكَةِ مِمَّا نَسَبوا إِلَيْهِمْ مِنَ الْكُفْرِ بِهِمْ وَ الْكَذِبِ عَلَيْهِمْ أَنَّهُمْ بَنَاتُ اللَّهِ

# وَمَا مِنَّاۤ إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ ﴿ إِنَّا لَنَحْنُ ٱلصَّافَوْنَ ﴿ أَنَّ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلْمُسَبِّحُونَ ﴿ أَنَّ

# (وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَّعَلُومٌ)

لَهُ مَوْضِعٌ مَخْصُوصٌ فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَقَامَاتِ الْعِبَادَةِ لَا يَتَجَاوَزُهُ وَ لَا يَتَعَدَّاهُ الكائكة الكائكة الكائكة الكائلة، عما قاله فيهم المشركون،

و أنهم عباد الله، لا يعصونه طرفة عين،

فما منهم من أحد إلا له مقام و تدبير قد أمره الله به لا يتعداه و لا يتجاوزه،

و ليس لهم من الأمر شيء.

# ( وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلصَّافَوْنَ )

في طاعة الله و خدمته.

\*\*\*نَقِفُ صُفُوفًا فِي الطَّاعَةِ، كَمَا تَقَدَّمَ عِنْدَ قَوْلِهِ: {وَالصَّافَّاتِ صَفًّا}
\*\*\* صحيح مسلم

(٥٢٢) عَنْ حُذَيْفَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ:

فُضِّلْنَا عَلَى النَّاسِ بِثَلَاثِ: جُعِلَتْ صُفُوفُنَا كَصُفُوفِ الْمَلَائِكَةِ،

وَ جُعِلَتْ لَنَا الْأَرْضُ كُلُّهَا مَسْجِدًا،

وَ جُعِلَتْ تُرْبَتُهَا لَنَا طَهُورًا، إِذَا لَمْ نَجِدِ الْمَاءَ "

### (وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلْمُسَيِّحُونَ )

لله عما لا يليق به.

فكيف – مع هذا – يصلحون أن يكونوا شركاء للّه؟!

تعالى الله.

\*\*\*الْمُصَلُّونَ، يَثْبُتُونَ مِكَانِهِمْ مِنَ الْعِبَادَةِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى:

{وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدَّا سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ. لَا يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأُمْرِهِ يَعْمَلُونَ. يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلا يَشْفَعُونَ إِلا لِمَنِ ارْتَضَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ. وَمَنْ يَقُلْ مِنْهُمْ إِنِّى إِلَهٌ مِنْ دُونِهِ فَذَلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ مَنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ. وَمَنْ يَقُلْ مِنْهُمْ إِنِّى إِلَهٌ مِنْ دُونِهِ فَذَلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ كَذَلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ كَذَلِكَ نَجْزِيهِ الظَّالِمِينَ } [الْأَنْبِيَاءِ:٢٦-٢٩].

وَإِنْ كَانُواْ لِيَقُولُونَ ﴿ إِنَّ الْوَانَ عِندَنَا ذِكُرًا مِّنَ الْأَوَلِينَ ﴿ اللهِ الْكُمَّا عِبَادَ اللهُ الْمُخْلَصِينَ ﴿ اللهُ وَكُفَرُواْ بِعِبِ فَسُوفَ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ جُندَنَا لَمُكُمُ الْعَلِيمُونَ ﴿ اللهُ فَنَولًا عَنْهُمْ حَقَى حِينِ ﴿ اللهُ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمُنْنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ﴿ اللهُ ا

### (وَإِن كَانُواْ لِيَقُولُونَ )

يخبر تعالى أن هؤلاء المشركين، يظهرون التمني،

# (لَوْأَنَّ عِندَنَا ذِكْرًا مِنَ ٱلْأَوَّلِينَ )

و يقولون: لو جاءنا من الذكر و الكتب، ما جاء الأولين،

### (لَكُنَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ)

لأخلصنا لله العبادة، بل لكنا المخلصين على الحقيقة. و هم كَذَبَة في ذلك، فقد جاءهم أفضل الكتب فكفروا به،

فعلم أنهم متمردون على الحق

\*\*\*كَمَا قَالَ تَعَالَى:- {وَأَقْسَمُوا بِاللّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَيِنْ جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَّ أَهْدَى مِنْ إِحْدَى الأُمْمِ فَلَمَّا جَاءَهُمْ نَذِيرٌ مَا زَادَهُمْ إِلا نُفُورًا} [فَاطِرِ:٤٦] أَهْدَى مِنْ إِحْدَى الأُمْمِ فَلَمَّا جَاءَهُمْ نَذِيرٌ مَا زَادَهُمْ إِلا نُفُورًا} [فَاطِرِ:٤٦] وَ قَالَ: {أَنْ تَقُولُوا إِنَّمَا أُنزلَ الْكِتَابُ عَلَى طَابِفَتَيْنِ مِنْ قَبْلِنَا وَإِنْ كُنّا عَنْ دِرَاسَتِهِمْ لَعَافِلِينَ. أَوْ تَقُولُوا لَوْ أَنَّا أُنزلَ عَلَيْنَا الْكِتَابُ لَكُنّا أَهْدَى مِنْهُمْ فَقَدْ دِرَاسَتِهِمْ لَعَافِلِينَ. أَوْ تَقُولُوا لَوْ أَنَّا أُنزلَ عَلَيْنَا الْكِتَابُ لَكُنّا أَهْدَى مِنْهُمْ فَقَدْ جَاءَكُمْ بَيّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَذَّبَ بِآيَاتِ اللّهِ جَاءَكُمْ بَيّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَذَّبَ بِآيَاتِ اللّهِ وَصَدَفَ عَنْهَا سَنَجْزِى الَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ آيَاتِنَا سُوءَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يَصْدِفُونَ عَنْ آيَاتِنَا سُوءَ الْعَذَابِ بِمَا كَانُوا يَصْدِفُونَ } [الْأَنْعَام:101، 107]

### (فَكَفُرُوا بِلِيَّ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ )

العذاب حين يقع بهم، و لا يحسبوا أيضا أنهم في الدنيا غالبون،

### (وَلَقَدُ سَبَقَتْ كَامِئْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ )

بل قد سبقت كلمة الله التي لا مرد لها و لا مخالف لها لعباده المرسلين و جنده المفلحين،

\*\*\*تَقَدَّمَ فِي الْكِتَابِ الْأَوَّلِ أَنَّ الْعَاقِبَةَ لِلرُّسُلِ وَ أَتْبَاعِهِمْ فِي الدُّنْيَا وَ الْآخِرَةِ،

كَمَا قَالَ تَعَالَى: {كَتَبَ اللَّهُ لأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِى إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ} [الْمُجَادَلَةِ:٢١] وَ قَالَ تَعَالَى: {إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحُيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ} [غَافِرِ:٥١]

وَ لِهَذَا قَالَ:-

(إِنَّهُمَّ لَمُمُ ٱلْمَنصُورُونَ ) \*\*\*في الدُّنيا وَ الْآخِرَةِ.

كَمَا تَقَدَّمَ بَيَانُ نُصْرَتِهِمْ عَلَى قَوْمِهِمْ مِمَّنْ كَذَّبَهُمْ وَ خَالَفَهُمْ،

وَ كَيْفَ أَهْلَكَ اللَّهُ الْكَافِرِينَ، وَ نَجَّى عِبَادَهُ الْمُؤْمِنِينَ.

# ( وَإِنَّ جُندَنَا لَمُهُمُ ٱلْعَالِبُونَ )

\*\*\*تَكُونُ لَهُمُّ الْعَاقِبَةُ.

انهم الغالبون لغيرهم، المنصورون من ربهم، نصرا عزيزا، يتمكنون فيه من إقامة دينهم،

و هذه بشارة عظيمة لمن اتصف بأنه من جند الله،

بأن كانت أحواله مستقيمة، و قاتل من أمر بقتالهم، أنه غالب منصور.

# (فَنُوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّىٰ حِينٍ )

ثم أمر رسوله بالإعراض عمن عاندوا، و لم يقبلوا الحق،

و أنه ما بقي إلا انتظار ما يحل بهم من العذاب،

\*\*\*اصْبِرْ عَلَى أَذَاهُمْ لَكَ، وَ انْتَظِرْ إِلَى وَقْتِ مُؤَجَّلِ،

فَإِنَّا سَنَجْعَلُ لَكَ الْعَاقِبَةَ وَ النُّصْرَةَ وَ الظَّفَرَ؟

وَ لِهَذَا قَالَ بَعْضُهُمْ: نَسَأَ ذَلِكَ إِلَى يَوْمِ بَدْرٍ. وَمَا بَعْدَهَا أَيْضًا فِي مَعْنَاهَا.

و لهذا قال: - ( وَأَبْصِرْهُمْ فَسُوفَ يُبْصِرُونَ )

من يحل به النكال، فإنه سيحل بهم.

#### (أَفَيِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ )

\*\*\*هُمْ إِنَّمَا يَسْتَعْجِلُونَ الْعَذَابَ لِتَكْذِيبِهِمْ وَ كُفْرِهِمْ فَإِنَّ اللهَ يَغْضِبُ عَلَيْهِمْ بِذَلِكَ، وَ يُعَجِّلُ لَهُمُ الْعُقُوبَةَ،

وَ مَعَ هَذَا أَيْضًا كَانُوا مِنْ كُفْرِهِمْ وَ عِنَادِهِمْ يَسْتَعْجِلُونَ الْعَذَابَ وَ الْعُقُوبَةَ.

#### (فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَنِهِمْ )

أي: نزل عليهم، و قريبا منهم

### (فَسَآةَ صَبَاحُ ٱلْمُنذَرِينَ)

\*\*\*فَبِئْسَ ذَلِكَ الْيَوْمُ يَوْمُهُمْ، بِإِهْلَاكِهِمْ وَ دَمَارِهِمْ .

Оلأنه صباح الشر و العقوبة، و الاستئصال.

\*\*\*صحيح البخاري

٣٧١-عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ اللهِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عِلْمُغَزَا خَيْبَرَ:-

فَصَلَّيْنَا عِنْدَهَا صَلْاَةَ الغَدَاةِ بِغَلَسٍ،

فَرَكِبَ نَبِيُّ اللهِ عَلِيُّو رَكِبَ أَبُو طَلْحَةَ، وَ أَنَا رَدِيفُ أَبِي طَلْحَةَ،

فَأَجْرَى نَبِيُّ اللهِ ﷺ فِي زُقَاقِ خَيْبَرٍ،

وَ إِنَّ رُكْبَتِي لَتَمَسُّ فَخِذَ نَبِيِّ اللَّهِ ﷺ

ثُمَّ حَسَرَ الْإِزَارَ عَنْ فَخِذِهِ حَتَّى إِنِّي أَنْظُرُ إِلَى بَيَاضِ فَخِذِ نَبِيِّ اللهِ ﷺ فَلَمَّا وَخَلَ القَوْيَةَ قَالَ:-

اللَّهُ أَكْبَرُ خَرِبَتْ خَيْبَرُ إِنَّا إِذَا نَزَلْنَا بِسَاحَةِ قَوْمِ

{فَسَاءَ صَبَاحُ الْمُنْذَرِينَ} [الصافات: ١٧٧] قَالَهَا ثَلاَثًا

أثم كرر الأمر بالتُّولي عنهم، و تهديدهم بوقوع العذاب.

و لما ذكر في هذه السورة، كثيرا من أقوالهم الشنيعة، التي وصفوه بها، نزه نفسه عنها

فقال: (سُبُحن رَبِّك)

أي: تنزه و تعالى

(رَبِّ ٱلْعِزَّةِ)

أي: الذي عز فقهر كل شيء، و اعتز عن كل سوء يصفونه به.

(وَسَلَنُمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ)

لسلامتهم من الذنوب و الآفات،

و سلامة ما وصفوا به فاطر الأرض و السماوات.

(وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ)

الألف و اللام، للاستغراق،

فجميع أنواع الحمد، من الصفات الكاملة العظيمة،

و الأفعال التي ربي بها العالمين،

و أدرَّ عليهم فيها النعم،

و صرف عنهم بها النقم،

و دبرهم تعالى في حركاتهم و سكونهم،

و في جميع أحوالهم، كلها لله تعالى،

۲۳-م ۱۱-ص۲۵۲

فهو المقدس عن النقص، المحمود بكل كمال، المحبوب المعظم، و رسله سالمون مسلم عليهم،

و من اتبعهم في ذلك له السلامة في الدنيا والآخرة.

و أعداؤه لهم الهلاك والعطب في الدنيا و الآخرة.

\*\*\*لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولَى وَ الْآخِرَةِ فِي كُلِّ حَالٍ.

۞ وَ لَمَّا كَانَ التَّسْبِيحُ يَتَضَمَّنُ التَّنْزِيهَ وَ التَّبْرِئَةَ مِنَ النَّقْصِ بِدَلَالَةِ الْمُطَابَقَةِ،

وَ يَسْتَلْزِمُ إِثْبَاتَ الْكَمَال،

كَمَا أَنَّ الْحَمْدَ يَدُلُّ عَلَى إِثْبَاتِ صِفَاتِ الْكَمَالِ مُطَابَقَةً،

وَ يَسْتَلْزِمُ التَّنْزِيهَ مِنَ النَّقْصِ -قَرَنَ بَيْنَهُمَا فِي هَذَا الْمَوْضِعِ،

وَ فِي مَوَاضِعَ كَثِيرَةٍ مِنَ الْقُرْآنِ؛ وَلِهَذَا قَالَ:

(سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ. وَسَلامٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ. وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ

#### الْعَالَمِينَ}

\*\*\*وَ قَدْ وَرَدَتْ أَحَادِيتُ فِي كَفَّارَةِ الْمَجْلِسِ:-

\*\*\*سنن أبي داود ٤٨٥٧ -عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ

كَلِمَاتٌ لَا يَتَكَلَّمُ بِهِنَّ أَحَدٌ فِي مَجْلِسِهِ عِنْدَ قِيَامِهِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ إِلَّا كُفِّرَ بِهِنَّ

وَ لَا يَقُولُهُنَّ فِي مَجْلِسِ خَيْرٍ وَ مَجْلِسِ ذِكْرٍ إِلَّا خُتِمَ لَهُ بِهِنَّ عَلَيْهِ كَمَا يُخْتَمُ بِالْخَاتَمِ عَلَى الصَّحِيفَةِ:- سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَ بِحَمْدِكَ، لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ أَسْتَغْفِرُكَ وَ أَتُوبُ إِلَيْكَ (١)

١ [حكم الألباني] : صحيح دون قوله ثلاث مرات

# ٣٨-سورة ص-بِنْ لِللهِ التَّهُ الْعُلِيلُولُ التَّهُ الْعُلِيلُولُ التَّلِيلُولُ التَّهُ الْعُلِيلُولُ التَّلِيلُولُ الْعُلِيلُولُ التَّلِيلُولُ التَّلُولُ التَّلِيلُولُ التَّلِيلُولُ التَّلِيلُولُ التَّلِيلُولُ التَّلِيلُولُ التَّلِيلُولُ التَّلِيلُولُ التَّلِيلُولُ التَّلِيلُولُ الْعُلِيلُولُ التَّلِيلُولُ التَّلِيلُولُ اللِّلِيلُولُ اللِّلِيلُولُ اللِّلِيلُولُ اللَّلِيلُولُ اللِّلِيلُولُ اللِّلِيلُولُ الللِّلِيلُولُ الللِّلِيلُولُ الللِّلِيلُولُ اللِّلِيلُولُ اللِّلِيلِيلُولُ اللِّلِيلُولُ اللِّلِيلُولُ الللِّلِيلُولُ الللِّلِيلُولُ الللِّلِيلُولُ الللِّلِيلُولُ الللِّلِيلِيلُولُ الللِيلِيلُولُ اللِيلُولُ الللِّلِيلُولُ الللِيلُولُ اللِيلُولُ اللِيلُولُ اللل

صَّ وَٱلْقُرْءَانِ ذِي ٱلذِّكْرِ اللَّهِ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةٍ وَشِقَاقٍ اللَّهُ كَذِ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ فَنَادُواْ وَلَاتَ حِينَ مَنَاسِ اللَّ وَعَجِبُواْ أَن جَآءَهُم مُّنذِرٌ مِنْهُم ۗ وَقَالَ ٱلْكَلفِرُونَ هَنَا سَحِرٌ كُذَّابُ اللَّ أَجَعَلَ أَلَالِمَةَ إِلَهًا وَحِدًّا إِنَّ هَنَا لَثَنَيُّ عُجَابٌ اللَّ وَانطَلَقَ ٱلْمَلَا مِنهُمْ أَنِ آمْشُوا وَأَصْبِرُوا عَلَى اللَّهَ تِكُو ۚ إِنَّ هَلَا لَشَيْءٌ يُسُرَادُ اللّ مَا سَمِعْنَا بِهَٰذَا فِي ٱلْمِلَّةِ ٱلْآخِرَةِ إِنَّ هَاذَآ إِلَّا ٱخْنِلَتُ ۗ ۞ ٱءْنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُ مِنْ بَيْنِنَاۚ بَلْ هُمْ فِي شَكِّي مِّن ذِكْرِيٌ بَل لَمَّا يَذُوقُواْ عَنَابِ اللهُ ٱمْرِعِندَهُمْ خَزَآبِنُ رَحْمَةِ رَبِّك ٱلْعَزِيزِ الْوَهَّابِ اللهُ أَمْ لَهُم مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْيَرَتَقُوا فِي الْأَسْبَبِ اللهُ جُندُ مَّا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ مِّنَ ٱلْأَحْزَابِ اللهُ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ ذُو ٱلْأَوْنَادِ اللهُ وَتَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَبُ لَتَيْكَةً أَوْلَتِهِكَ ٱلْأَحْزَابُ الله إِن كُلُّ إِلَّا كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ اللَّهِ وَمَا يَنظُرُ هَا وُلَآءِ إِلَّا صَيْحَةً وَحِدَةً مَّا لَهَا مِن فَوَاقٍ اللهِ وَقَالُواْ رَبَّنَا عَجِّل لَّنَا قِطَّنَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْحِسَابِ الله ٣٨-تفسير سورة ص -و هي مكية بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

صَّ وَٱلْقُرْءَانِ ذِي ٱلذِّكْرِ اللَّ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي عِزَّةٍ وَشِقَاقٍ اللَّهُ كَرَ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنٍ فَنَادَوا وَلَاتَ حِينَ مَنَاسٍ اللَّ وَعِجْبُوا أَن جَآءَهُم مُّنذِرٌ مِنْهُم ۗ وَقَالَ ٱلْكَلفِرُونَ هَنذَا سَحِرٌ كَذَابُ اللَّ أَجَعَلَ أَلْالِمَةَ إِلَهًا وَحِدًّا إِنَّ هَنَا لَشَيْءُ عُجَابٌ اللَّ وَٱنطَلَقَ ٱلْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ ٱمْشُوا وَأَصْبِرُواْ عَلَىٰٓ ءَالِهَتِكُو ۗ إِنَّ هَلَا لَشَيْءٌ يُسُرَادُ اللهِ مَا سَمِعْنَا بِهَٰذَا فِي ٱلْمِلَّةِ ٱلْآخِرَةِ إِنْ هَلَآ إِلَّا ٱخْنِلَقُ ۗ ۞ ٱءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُمِنْ بَيْنِنَا ۚ بَلْ هُمْ فِي شَكِّ مِّن ذِكْرِي كَا بَل لَمَّا يَذُوفُواْ عَذَابِ ( اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

أَمْ عِندُهُمْ خَزَابِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ ٱلْعَزِيزِ ٱلْوَهَّابِ اللهِ المُعْرَابِ اللهِ اللهِ اللهِ

أَمْ لَهُم مُنْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْيَرَّقَقُوا فِي ٱلْأَسْبَلِ الْ الله

جُندُ مَّا هُنَالِكَ مَهْرُومٌ مِّنَ ٱلْأَحْزَابِ اللهُ

هذا بيان من اللَّه تعالى لحال القرآن،و حال المكذبين به معه و مع من جاء

فقال: (صَّ وَٱلْقُرْءَانِ ذِي ٱلدِّكْرِ)

أي:ذي القدر العظيم و الشرف، المُذَكِّر للعباد كل ما يحتاجون إليه

من العلم، بأسماء اللّه و صفاته و أفعاله،

و من العلم بأحكام الله الشرعية

و من العلم بأحكام المعاد و الجزاء،

فهو مذكر لهم في أصول دينهم و فروعه.

و هنا لا يحتاج إلى ذكر المقسم عليه،

فإن حقيقة الأمر، أن المقسم به و عليه شيء واحد،

و هو هذا القرآن، الموصوف بهذا الوصف الجليل،

فإذا كان القرآن بهذا الوصف، علم ضرورة العباد إليه، فوق كل ضرورة،

و كان الواجب عليهم تَلقِّيه بالإيمان و التصديق، و الإقبال على استخراج ما يتذكر به منه.

فهدى الله من هدى لهذا،و أبي الكافرون الإيمان به و بمن أنزله،و صار معهم

# (بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةِ )

و امتناع عن الإيمان به، و استكبار

#### (وَشِقَاقِ)

. t

أي: مشاقة و مخاصمة في رده و إبطاله

و في القدح بمن جاء به.

فتوعدهم بإهلاك القرون الماضية المكذبة بالرسل،

و أنهم حين جاءهم الهلاك، نادوا و استغاثوا في صرف العذاب عنهم

# و لكن (كَرْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ فَنَادُوا )

\*\*\*حِينَ جَاءَهُمُ الْعَذَابُ اسْتَغَاثُوا وَ جَأَرُوا إِلَى اللَّهِ.

وَ لَيْسَ ذَلِكَ مِحْدٍ عَنْهُمْ شَيْئًا.

كَمَا قَالَ تَعَالَى: {فَلَمَّا أَحَسُّوا بَأْسَنَا إِذَا هُمْ مِنْهَا يَرْكُضُونَ} [ الْأَنْبِيَاءِ: ١٢ ] أَيْ: يَهْرَبُونَ،

تَ {لَا تَرْكُضُوا وَارْجِعُوا إِلَى مَا أُتْرِفْتُمْ فِيهِ وَمَسَاكِنِكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْأَلُونَ}

[الْأَنْبِيَاءِ: ١٣]

#### (وَّلَاتُ )

\*\*\*وَ هَذِهِ الْكَلِمَةُ وَ هِيَ "لَاتَ" هِيَ "لَا" الَّتِي لِلنَّفْيِ، زِيدَتْ مَعَهَا "التَّاءُ" كَمَا تُزَادُ فِي "ثُمَّ" فَيَقُولُونَ: "ثُمَّتْ"

### (حِينَ مَنَاصِ )

أى: و ليس الوقت، وقت خلاص مما وقعوا فيه، و لا فرج لما أصابهم، فليُحْذَرْ هؤلاء أن يدوموا على عزتهم و شقاقهم، فيصيبهم ما أصابهم.

## (وَعِجُواً)

أي: عجب هؤلاء المكذبون في أمر ليس محل عجب،

# (أَن جَآءَهُم مُنذِرٌ مِنْهُمٌ)

ليتمكنوا من التلقي عنه، و ليعرفوه حق المعرفة،

و لأنه من قومهم، فلا تأخذهم النخوة القومية عن اتباعه،

فهذا مما يوجب الشكر عليهم، و تمام الانقياد له.

و لكنهم عكسوا القضية، فتعجبوا تعجب إنكار

# (وَقَالَ ٱلْكَلْفِرُونَ )

من كفرهم و ظلمهم:-

### (هَاذَا سَاحِرٌ كُذَّابُ )

و ذنبه - عندهم- أنه (أَجَعَلَ أَلْاَلِمَةَ إِلَهًا وَحِدًّا)

أى: كيف ينهى عن اتخاذ الشركاء و الأنداد،

و يأمر بإخلاص العبادة للّه وحده.

#### (إِنَّ هَنَا)

الذي جاء به

### (لَشَيْءُ عُجَابٌ)

أي: يقضى منه العجب لبطلانه و فساده.

# (وَأَنطَلَقَ ٱلْمَلاُّ مِنْهُمْ)

المقبول قولهم، محرضين قومهم على التمسك بما هم عليه من الشرك.

#### (أَنِ آمَشُواً )

أى: استمروا عليها،

# (وَأُصْبِرُواْ عَلَىٰ ءَالِهَتِكُولُ

و جاهدوا نفوسكم في الصبر عليها و على عبادتها،

و لا يردكم عنها راد، و لا يصدنكم عن عبادتها، صاد.

۲۳-م ۱۲-ص ٤٥٣

#### (إِنَّ هَانَا)

الذي جاء به محمد، من النهي عن عبادتها

#### (كشيء يركاد)

أي: يقصد، أي: له قصد و نية غير صالحة في ذلك،

و هذه شبهة لا تروج إلا على السفهاء،

فإن من دعا إلى قول حق أو غير حق، لا يرد قوله بالقدح في نيته،

فنيته و عمله له،

و إنما يرد بمقابلته بما يبطله و يفسده، من الحجج و البراهين و هم قصدهم، أن محمدا، ما دعاكم إلى ما دعاكم، إلا ليرأس فيكم، و يكون معظما عندكم، متبوعا.

#### (مَا سَمِعْنَا بِهَاذَا)

القول الذي قاله، و الدين الذي دعا إليه

### (في ٱلْمِلَّةِ ٱلْأَخِرَةِ )

أي: في الوقت الأخير، فلا أدركنا عليه آباءنا، و لا آباؤنا أدركوا آباءهم عليه، فامضوا على الذي مضى عليه آباؤكم، فإنه الحق،

\*\*\*يَعْنُونَ دِينَ قُرَيْشٍ.

\*\*\*النَّصْرَانِيَّةَ قَالُوا: لَّوْ كَانَ هَذَا الْقُرْآنُ حَقًّا أَخْبَرَتْنَا بِهِ النَّصَارَى.

# (إِنَّ هَانَآ إِلَّا ٱخْنِلَتُكُ )

۲۳-م ۲۲- ۳۳

و ما هذا الذي دعا إليه محمد إلا اختلاق اختلقه، و كذب افتراه،

Oو هذه أيضا شبهة من جنس شبهتهم الأولى،

حيث ردوا الحق بما ليس بحجة لرد أدنى قول

و هو أنه قول مخالف لما عليه آباؤهم الضالون،

فأين في هذا ما يدل على بطلانه؟.

# (أَءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُمِنْ بَيْنِناً)

أي: ما الذي فضله علينا، حتى ينزل الذكر عليه من دوننا، و يخصه الله به؟ و هذه أيضا شبهة، أين البرهان فيها على رد ما قاله؟

و هل جميع الرسل إلا بهذا الوصف، يَمُنُّ اللَّه عليهم برسالته،

و يأمرهم بدعوة الخلق إلى الله،

\*\* أَنَّهُمْ يَسْتَبْعِدُونَ تَخْصِيصَهُ بِإِنْزَالِ الْقُرْآنِ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِهِمْ كُلِّهِمْ كَمَا قَالُوا فِي الْآيَةِ الْأُخْرَى:-

{لَوْلا نزلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ} [الزُّخْرُفِ: ٣١]

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى:-{أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبِّكَ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ

الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ} [الزُّخْرُفِ: ٣٢]

وَ لِهَذَا لَمَّا قَالُوا هَذَا الَّذِي دَلَّ عَلَى جَهْلِهِمْ وَ قِلَّةِ عَقْلِهِمْ فِي اسْتِبْعَادِهِمْ إِنْزَالَ الْقُرْآنِ عَلَى الرَّسُولِ مِنْ بَيْنِهِمْ،

و لهذا لما كانت هذه الأقوال الصادرة منهم لا يصلح شيء منها لرد ما
 جاء به الرسول، أخبر تعالى من أين صدرت،

و أنهم (بَلَ هُمَّ فِي شَكِّ ) \*ريب

# (مِّن ذِكْرِی )

\*وحيى إليك -أيها الرسول- و إرسالي لك،

Oليس عندهم علم و لا بينة.

فلما وقعوا في الشك و ارتضوا به، و جاءهم الحق الواضح،

و كانوا جازمين بإقامتهم على شكهم،

قالوا ما قالوا من تلك الأقوال لدفع الحق، لا عن بينة من أمرهم،

و إنما ذلك من باب الائتفاك منهم.

و من المعلوم، أن من هو بهذه الصفة يتكلم عن شك و عناد،

إن قوله غير مقبول، و لا قادح أدنى قدح في الحق،

و أنه يتوجه عليه الذم واللوم بمجرد كلامه،

و لهذا توعدهم بالعذاب فقال: (بَل لَّمَّا يَذُوفُواْ عَنَابِ)

أي: قالوا هذه الأقوال، و تجرأوا عليها، حيث كانوا ممتعين في الدنيا،

لم يصبهم من عذاب الله شيء، فلو ذاقوا عذابه، لم يتجرأوا.

\*الميسر:بل قالوا ذلك؛ لأنهم لم يذوقوا عذاب الله، فلو ذاقوا عذابه لما تجرؤوا على ما قالوا

(أَمْرِعِندُهُمْ خَزَآبِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ ٱلْعَزِيزِ)

الَّذِي لَا يُرَامُ جَنَابُهُ

(ٱلْوَهَّابِ )

الَّذِي يُعْطِي مَا يُرِيدُ لِمَنْ يُرِيدُ.

\*\*\*وَ هَذِهِ ٱلْآيَةُ شَبِيهَةٌ بِقَوْلِهِ:

{أَمْ لَهُمْ نَصِيبٌ مِنَ الْمُلْكِ فَإِذًا لَا يُؤْتُونَ النَّاسَ نَقِيرًا أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا

عَظِيمًا فَمِنْهُمْ مَنْ آمَنَ بِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ صَدَّ عَنْهُ وَكَفَى جِهَنَّمَ سَعِيرًا}

[النِّسَاءِ: ٥٣: ٥٥]

وَ قَوْلُهُ {قُلْ لَوْ أَنْتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَابِنَ رَحْمَةِ رَبِّي إِذًا لأَمْسَكْتُمْ خَشْيَةَ الإِنْفَاقِ

وَكَانَ الْإِنْسَانُ قَتُورًا} [الْإِسْرَاءِ: ١٠]

وَ ذَلِكَ بِعْدَ الْحِكَايَةِ عَنِ الْكُفَّارِ أَنَّهُمْ أَنْكَرُوا بِعْثَةَ الرَّسُولِ الْبَشَرِيِّ

وَ كَمَا أَخْبَرَ تَعَالَى عَنْ قَوْمِ صَالِحِ الطِّي حِينَ قَالُوا: -

{أَوُّلْقِىَ الذِّكْرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُوَ كَذَّابٌ أَشِرٌ سَيَعْلَمُونَ غَدًا مَنِ الْكَذَّابُ

الأشِرُ} [القمر: ٢٥: ٢٦]

فيعطون منها من شاءوا، و يمنعون منها من شاءوا،

حيث قالوا: (أَءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُ مِنْ بَيْنِناً)

أي: هذا فضله تعالى و رحمته، و ليس ذلك بأيديهم حتى يتحجروا على الله.

(أَمْ لَهُم مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۗ)

بحيث يكونون قادرين على ما يريدون.

### (فَلْيَرَبَقُوا فِي ٱلْأَسْبَكِ )

الموصلة لهم إلى السماء، فيقطعوا الرحمة عن رسول اللّه،

فكيف يتكلمون، و هم أعجز خلق الله و أضعفهم بما تكلموا به؟!

أم قصدهم التحزب و التجند، و التعاون على نصر الباطل و خذلان الحق؟ و هو الواقع فإن هذا المقصود لا يتم لهم،بل سعيهم خائب،و جندهم مهزوم،

و لهذا قال: (جُندُ مَّا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ مِّنَ ٱلْأَحْزَابِ)

\*الميسر:هؤلاء الجند المكذِّبون جند مهزومون، كما هُزم غيرهم من الأحزاب قبلهم

\*\*\*هَوُّلَاءِ الْجُنْدُ الْمُكَذِّبُونَ الَّذِينَ هُمْ فِي عِزَّةٍ وَ شِقَاقٍ سَيُهْزَمُونَ وَ يُغْلَبُونَ اللَّبُرَ } وَ هَذِهِ كَقَوْلِهِ: {أَمْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَمِيعٌ مُنْتَصِرٌ سَيُهْزَمُ الْجُمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ } وَ كَانَ ذَلِكَ يَوْمَ بَدْرٍ {بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأُمَرُّ }

[الْقَمَر: ٤٤: ٤٦] .

كَذَّبَتَ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجِ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ ذُو الْأَوْنَادِ ﴿ وَالْمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَبُ كَذَبَ الرَّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ ﴿ الْمُسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ ﴿ الْمُسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ ﴿ الْمُسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ ﴿ الْمُسُلِكَ فَحَقَّ عِقَابِ ﴿ الْمُسُلِكَ فَحَقَّ عِقَابِ ﴿ اللَّهُ اللَّهَا مِن فَوَاقٍ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّاللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّ اللَّهُ اللللَّهُ اللللللللَّلْمُنْ الللللللَّا اللللللَّا الل

يحذرهم تعالى أن يفعل بهم ما فعل بالأمم من قبلهم، الذين كانوا أعظم قوة منهم و تحزبا على الباطل،

(كَذَّبَتُ قَبَّلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَعَادً)

قوم هود

(وَفِرْعَوْنُ ذُو ٱلْأَوْنَادِ )

أى: الجنود العظيمة، و القوة الهائلة.

(وَثُمُودُ )

قوم صالح،

(وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْعَلَبُ لَنَيْكُةً )

أي: الأشجار و البساتين الملتفة، و هم قوم شعيب

(أُولَتِكَ ٱلْأَحْزَابُ)

الذين اجتمعوا بقوتهم و عَدَدِهمْ و عُدَدِهمْ على رد الحق، فلم تغن عنهم شيئا.

( إِن كُلُ)

من هؤلاء

(إِلَّا كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَحَقَّ)

عليهم

(عِقَابِ )

الله، و هؤلاء، ما الذي يطهرهم و يزكيهم، أن لا يصيبهم ما أصاب أولئك.

### (وَمَا يَنْظُرُ )

فلينتظر

# (هَلَوُكُآءِ إِلَّا صَيْحَةُ وَبَعِدَةً مَّا لَهَا مِن فَوَاقٍ)

أي: من رجوع و رد، تهلكهم و تستأصلهم إن أقاموا على ما هم عليه.

\*\*\*قَالَ مَالِكٌ عَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ: أَيْ لَيْسَ لَهَا مَثْنُويَّةٌ أَيْ:-

مَا يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَنَّ تَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً فَقَدْ جَاءَ أَشْرَاطُهَا أَيْ:-

فَقَدِ اقْتَرَبَتْ وَ دَنَتْ وَ أَزِفَتْ

وَ هَذِهِ الصَّيْحَةُ هِيَ نَفْخَةُ الْفَزَعِ الَّتِي يَأْمُرُ اللَّهُ إِسْرَافِيلَ أَنْ يُطَوِّلَهَا، فَلَا يَبْقَى أَحَدٌ مِنْ أَهْلِ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ إِلَّا فَزِعَ إِلَّا مَنِ اسْتَثْنَى اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ.

# وَقَالُواْ رَبُّنَا عَجِّل لَّنَا قِطْنَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْحِسَابِ اللهِ

أي:قال هؤلاء المكذبون، من جهلهم و معاندتهم الحق،مستعجلين للعذاب:-

# (وَقَالُواْ رَبَّنَا عَجِّل لَّنَا قِطَّنَا)

أي: قسطنا و ما قسم لنا من العذاب عاجلا

\*\*\*هَذَا إِنْكَارٌ مِنَ اللهِ عَلَى الْمُشْرِكِينَ فِي دُعَائِهِمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ بِتَعْجِيلِ الْعُذَاب،

\*\*\*فَإِنَّ الْقِطَّ هُوَ الْكِتَابُ

\*\*\*وَ قِيلَ: هُوَ الْحَظُّ وَ النَّصِيبُ.

قَالَ غَيْرُ وَاحِدٍ: سَأَلُوا تَعْجِيلَ الْعَذَابِ -زَادَ قَتَادَةُ كَمَا قَالُوا:-

{اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ هَذَا هُوَ الْحُقَّ مِنْ عِنْدِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ السَّمَاءِ أَوِ اغْتِنَا

بِعَذَابٍ أَلِيمٍ} [الأنفال: ٣٢]

\*\*\*وَ قَالَ ابْنُ جَرير: -

سَأَلُوا تَعْجِيلَ مَا يَسُّتَحِقُّونَهُ مِنَ الْخَيْرِ أَوِ الشَّرِّ فِي الدُّنْيَا وَ هَذَا الَّذِي قَالَهُ جَيِّدٌ،

(فَبْلَ يَوْمِ ٱلْحِسَابِ)

\*الميسر:القيامة، و كان هذا استهزاءً منهم.

و لَجُوا في هذا القول، و زعموا أنك يا محمد، إن كنت صادقا،

فعلامة صدقك أن تأتينا بالعذاب، فقال لرسوله:

أَصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَأَذَكُرْ عَبْدَنَا دَاوُرِدَ ذَا ٱلْأَيْدِ إِنَّهُ وَأُوابُ ﴿ ﴿ اللَّهِ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَأَذَكُرْ عَبْدَنَا دَاوُرِدَ ذَا ٱلْأَيْدِ إِنَّهُ وَالطَّيْرَ عَشُورَةً كُلُّ لَهُ وَأَوْبُ إِنَّا سَخَرْنَا الْمِجْمَالَ مَعَهُ مُسَيِّحْنَ بِالْعَشِيّ وَٱلْإِشْرَاقِ ﴿ ﴿ اللَّهُ وَالطَّيْرَ عَشُورَةً كُلُّ لَهُ وَأَوْبُ اللَّهُ وَالطَّيْرَ عَشُورَةً كُلُّ لَهُ وَأَوْبُ اللَّهُ وَالطَّيْرَ عَشُورَةً كُلُّ لَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

 وَهَلَ أَتَىٰكَ نَبُوا ٱلْخَصِّمِ إِذْ تَسَوَّرُوا ٱلْمِحْرَابَ (اللهِ إِذْ دَخَلُواْ عَلَى دَاوُودَ فَفَرْعَ مِنْهُمُّ قَالُوا لَا تَخَفُّ خَصَّمَانِ بَغَى بَعْضُنَا عَلَى بَعْضٍ فَٱحْكُمْ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَلَا تُشْطِطُ وَٱهْدِنَآ إِلَىٰ سَوَآءِ ٱلصِّرَطِ السُّ إِنَّ هَلَآ أَخِى لَهُ. تِسْعٌ وَتَسْعُونَ نَعِْمَةُ وَلِى نَعْمَةُ وَحِدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَّفِ فِي ٱلْخِطَابِ ﴿ ۖ قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوَّالِ نَجْمَنِكَ إِلَى نِعَاجِهِ ۗ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّن ٱلْخُلُطَآءِ لَيَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمٌّ وَظَنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَٱسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخُرَّ رَاكِعًا وَأَنَابَ الشّ فَغَفَرْنَا لَهُ وَذَالِكَ وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَثَابِ السَّ يَنْدَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَكُمْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ ا وَلَا تَتَّبِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلُّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُواْ يَوْمَ ٱلْحِسَابِ اللهُ ٱصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَٱذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا ٱلْأَيْدِ إِنَّهُ وَأَوَّابُ السَّ

(ٱصِير عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ )

كما صبر مَنْ قبلك من الرسل،

فإن قولهم لا يضر الحق شيئا، و لا يضرونك في شيء، و إنما يضرون أنفسهم.

الما أمر الله رسوله بالصبر على قومه، أمره أن يستعين على الصبر بالعبادة

لله وحده، و يتذكر حال العابدين، كما قال في الآية الأخرى: -

(فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا)

(وَأَذَكُرُ عَبْدُنَا دَاوُدَ

و من أعظم العابدين، نبى اللَّه داود الطَّيِّكُلُّم

#### (ذَا ٱلْأَيْدِ)

أي: القوة العظيمة على عبادة الله تعالى، في بدنه و قلبه.

\*\*\*وَ الْأَيْدُ:- الْقُوَّةُ فِي الْعِلْمِ وَ الْعَمَلِ.

\*\*\*الْأَيْدُ:الْقُوَّةُ وَ قَرَأً ابْنُ زَيدٍ:-{وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ}

[الذَّارِيَاتِ: ٤٧]

\*\*\*الْأَيْدُ: الْقُوَّةُ فِي الطَّاعَةِ.

\*\*\*صحيح البخاري

١٩٧٦ - عن عَبْد اللهِ بْنَ عَمْرِو اللهِ قَالَ:

أُخْبِرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنِّي ۚ أَقُولُ:-

وَ اللَّهِ لَأَصُومَنَّ النَّهَارِ"، وَ لَأَقُومَنَّ اللَّيْلَ مَا عِشْتُ،

فَقُلْتُ لَهُ: قَدْ قُلْتُهُ بِأَبِي أَنْتَ وَ أُمِّي

قَالَ: «فَإِنَّكَ لاَ تَسْتَطِّيعُ ذَلِكَ،

فَصُمْ وَ أَفْطِرْ،

وَ قُمْ وَ نَمْ،

وَ صُمْ مِنَ الشَّهْرِ ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ،

فَإِنَّ الْحَسَنَةَ بِعَشِّرِ أَمْثَالِهَا، ۖ وَ ذَلِكَ مِثْلُ صِيَامِ الدَّهْرِ»،

قُلْتُ: إِنِّي أُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ،

قَالَ: «فَصُمْ يَوْمًا وَ أَفْطِرْ يَوْمَيْنِ»،

قُلْتُ: إِنِّي أُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ،

قَالَ: «فَصُمْ يَوْمًا وَأَفْطِرْ يَوْمًا، فَذَلِكَ صِيَامُ دَاوُدَ الطَّيِّلِا وَ هُوَ أَفْضَلُ الصِّيَامِ»، فَقُلْتُ: إِنِّ أُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ،

فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ؛ «لاَ أَفْضَلَ مِنْ ذَلكَ»

#### (إِنَّهُ وَ أُوَّابُ )

أي: رجَّاع إلى اللَّه في جميع الأمور بالإنابة إليه، بالحب و التأله،

و الخوف و الرجاء، و كثرة التضرع و الدعاء

Oرجاع إليه عندما يقع منه بعض الخلل، بالإقلاع و التوبة النصوح.

#### إِنَّا سَخَّرْنَا ٱلْجِبَالَ مَعَدُه

يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِشْرَاقِ اللهُ وَالطَّيْرَ مَحْشُورَةً كُلُّ لَهُ وَأَوَّابُ اللهُ

وَشَكَدُنَا مُلَكُهُ وَءَاتَيْنَهُ ٱلْحِكْمَةَ وَفَصْلَ ٱلْخِطَابِ اللهِ

و من شدة إنابته لربه و عبادته،أن سخر الله الجبال معه، تسبح معه بحمد ربها

# (بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِشْرَاقِ )

أول النهار و آخره.

( و ) سخر

(وَٱلطَّيْرَ مَعْشُورَةً )

معه مجموعة

\*\*\*محبوسة في الهواء

(گُلُّ )

من الجبال و الطير، لله تعالى

(لُّهُوَ أُوَّابُ )

\*\*\*مُطِيعٌ يُسَبِّحُ تَبَعًا لَهُ.

امتثالا لقوله تعالى: ( يَا جِبَالُ أُوِّبِي مَعَهُ وَالطَّايْرَ) [سبأ: ١٠]

فهذه مِنَّةُ اللَّه عليه بالعبادة.

\*\*\*كَذَلِكَ كَانَتِ الطَّيْرُ تُسَبِّحُ بِتَسْبِيحِهِ وَ تُرَجِّعُ بِتَرْجِيعِهِ إِذَا مَرَّ بِهِ الطَّيْرُ وَ هُوَ يَتَرَثَّمُ بِقِرَاءَةِ الزَّبُورِ لَا تَسْتَطِيعُ الذَّهَابَ بَلْ تَقِفُ فِي الْهَوَاءِ وَ تُسَبِّحُ مَعَهُ وَ يُتَرَثَّمُ بِقِرَاءَةِ الزَّبُورِ لَا تَسْتَطِيعُ الذَّهَابَ بَلْ تَقِفُ فِي الْهَوَاءِ وَ تُسَبِّحُ مَعَهُ وَ تُسَبِّحُ تَبَعًا لَهُ. وَ تُجِيبُهُ الْجِبَالُ الشَّامِخَاتُ تُرَجِّعُ مَعَهُ وَ تُسَبِّحُ تَبَعًا لَهُ.

أثم ذكر منته عليه بالملك العظيم فقال: (وَشَدَدْنَا مُلَكُمُو)

أي:قويناه بما أعطيناه من الأسباب و كثرة الْعَدَد و الْعُدَدِ التي بها قوَّى الله ملكه،

Oثم ذكر منته عليه بالعلم فقال: - (وَ اللَّهُ اللَّهِ كُمَّةُ )

أي: النبوة و العلم العظيم،

(وَفَصْلَ ٱلْخِطَابِ)

أي: الخصومات بين الناس.

 وَهَلَ أَتَىٰكَ نَبَوُا ٱلْخَصِّمِ إِذْ تَسَوَّرُوا ٱلْمِحْرَابَ (اللهِ الْدَدَخُلُوا عَلَى دَاوُردَ فَفَرْعَ مِنْهُمُّ قَالُوا لَا تَخَفُّ خَصَّمَانِ بَغَى بَعْضُنَا عَلَى بَعْضٍ فَأَصَّكُم بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَلَا تُشْطِطُ وَاهْدِنَا إِلَى سَوَآءِ ٱلصِّرَطِ السُّ إِنَّ هَلَآ أَخِي لَهُ. تِسْعٌ وَتَسْعُونَ نَعْجَةٌ وَلِي نَعْجَةٌ وَحِدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَّنِي فِي ٱلْخِطَابِ اللَّ قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوَّالِ نَعْمَنِكَ إِلَى نِعَاجِهِ ۗ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْخُلُطُلَّةِ لَبَنِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمٌّ وَظَنَّ دَاوُرِدُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَأَسْتَغْفَرَ رَبُّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابَ الشَّ فَغَفَرْنَا لَهُ، ذَالِكٌ وَإِنَّ لَهُ، عِندَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَثَابٍ اللَّ يَندَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلْنَك خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَيِّ وَلَا تَتَّبِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَيِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُواْ يَوْمَ ٱلْحِسَابِ اللَّهِ الما ذكر تعالى أنه آتى نبيه داود الفصل في الخطاب بين الناس، و كان معروفا بذلك مقصودا، ذكر تعالى نبأ خصمين اختصما عنده في قضية جعلهما الله فتنة لداود،

و موعظة لخلل ارتكبه،

فتاب الله عليه، و غفر له، و قيض له هذه القضية،

فقال لنبيه محمد ﷺ: (وَهَلُ أَتَىٰكَ نَبُوُّا ٱلْخَصِمِ)

فإنه نبأ عجيب

(إِذْ تَسُورُواْ )

على داود

(ٱلْمِحْرَابُ)

أي: محل عبادته من غير إذن و لا استئذان،

و لم يدخلوا عليه مع باب،فلذلك لما دخلوا عليه بهذه الصورة،

(فَفَزِعَ مِنْهُمْ)

و خاف، فــــــــ(قَالُواً) له:-

(لَا تَخْفُ )

نحن (خَصْمَانِ بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ ) بالظلم

(فَأَحُكُم بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ )

أي: بالعدل، و لا تمل مع أحدنا

(وَلَا تُشْطِطُ )

\*الميسر:و لا تُجُر علينا في الحكم

۲۳-م۱۳-ص٤٥٤

### (وَأُهْدِنَا إِلَىٰ )

\*و أرشدنا إلى

(سَوَلَةِ ٱلصِّرَطِ)

#### • المقصود من هدا:-

أن الخصمين قد عرف أن قصدهما الحق الواضح الصرف،

و إذا كان ذلك، فسيقصان عليه نبأهما بالحق،

فلم يشمئز نبي اللَّه داود من وعظهما له، و لم يؤنبهما.

فقال أحدهما: - (إِنَّ هَاذَا أَخِي )

نص على الأخوة في الدين أو النسب أو الصداقة، لاقتضائها عدم البغي، و أن بغيه الصادر منه أعظم من غيره.

# (لَهُ وِسَنَّعُ وَيَسْعُونَ نَجُهُ )

أي: زوجة، و ذلك خير كثير، يوجب عليه القناعة بما آتاه اللّه.

(وَلِيَ نَعْجَةٌ وَاحِدَةٌ)

فطمع فيها

(فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا)

أي: دعها لي، و خلها في كفالتي.

(وَعَزَّنِي فِي ٱلْخِطَابِ)

أي: غلبني في القول، فلم يزل بي حتى أدركها أو كاد.

فقال داود – لما سمع كلامه –

و من المعلوم من السياق السابق من كلامهما، أن هذا هو الواقع، فلهذا لم يحتج أن يتكلم الآخر، فلا وجه للاعتراض بقول القائل:

« لم حكم داود، قبل أن يسمع كلام الخصم الآخر » ؟

(قَالَ لَقَدَّ ظَلَمَكَ بِسُوَّالِ نَجْمَئِكَ إِلَىٰ نِعَاجِهِ،)

و هذه عادة الخلطاء و القرناء الكثير منهم،

فقال: (وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْخُلُطَاآِءِ)

\*الشركاء

(لَيَبْغِي )

\*ليتعدى

(بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ )

لأن الظلم من صفة النفوس.

(إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ)

فإن ما معهم من الإيمان و العمل الصالح، يمنعهم من الظلم.

(وَقَلِيلٌ مَّاهُمٌّ)

كما قال تعالى (وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِى الشَّكُورُ)

#### (وَظَنَّ دَاوُردُ)

حين حكم بينهما

#### (أَنَّمَا فَنَنَّهُ )

أي: اختبرناه و دبرنا عليه هذه القضية ليتنبه

#### (فَأُسْتَغَفَرَ رَبُّهُ

لما صدر منه

### (وَخُرُّ رَاكِعًا)

أى: ساجدا

\*\*\*وَ يُحْتَمَلُ أَنَّهُ رَكَعَ أَوَّلًا ثُمَّ سَجَدَ بَعْدَ ذَلِكَ

### (وَأَناكِ)

لله تعالى بالتوبة النصوح و العبادة.

# (فَغَفَرْنَا لَهُ ذَالِكٌ )

الذي صدر منه، و أكرمه الله بأنواع الكرامات،

\*\*\*مَا كَانَ مِنْهُ مِمَّا يُقَالُ فِيهِ:-إِنَّ حَسَنَاتِ الْأَبْرَارِ سَيِّئَاتُ الْمُقَرَّبِينَ.

\*\*\*صحيح البخاري

١٠٦٩ - ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا،

قَالَ:" ص" لَيْسَ مِنْ عَزَائِم السُّجُودِ،

وَ قَدْ «رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَسْجُدُ فِيهَا» (١) \*\*\*سنن النسائي

٩٥٧ - عَنْ ابْنِ عَبَّاسِهُأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ مَّجَدَ فِي " ص" وَ قَالَ: «سَجَدَهَا دَاوُّهُ تَوْبَةً، وَ نَسْجُدُهَا شُكْرًا»

\*\*\*صحيح البخاري

٤٨٠٧ - عَنِ الْعَوَّامِ، قَالَ: سَأَلْتُ مُجَاهِدًا، عَنْ سَجْدَةٍ فِي " ص" فَقَالَ: سَأَلْتُ ابْنَ عَبَّاسِ: مِنْ أَيْنَ سَجَدْتَ؟

فَقَالَ: أَوَمَا تَقْرَأُ: {وَمِنْ ذُرِّيَّتِهِ دَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ}.

{أُولَيِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَيِهُدَاهُمُ اقْتَدِهْ} [الأنعام: ٩٠]

«فَكَانَ دَاوُدُ مِمَّنْ أُمِرَ نَبِيُّكُمْ ﷺ أَنْ يَقْتَدِيَ بِهِ،

فَسَجَدَهَا دَاوُدُ الطَّيِّلِ، فَسَجَدَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ» {عُجَابٌ} [ص: ٥]:

" عَجِيبٌ. القِطُّ: الصَّحِيفَةُ هُوَ هَا هُنَا صَحِيفَةُ الحِسَابِ "

وَقَالَ مُجَاهِدٌ: {فِي عِزَّةٍ} [ص: ٢]: «مُعَازِّينَ»،

{المِلَّةِ الآخِرَةِ} [ص: ٧]: " مِلَّةُ قُرَيْشٍ، الإِخْتِلاَقُ: الكَذِبُ "،

{الْأَسْبَابُ} [البقرة: ١٦٦]: «طُرُقُ السَّمَاءِ في أَبْوَابِهَا»

قَوْلُهُ: {جُنْدٌ مَا هُنَالِكَ مَهْزُومٌ} [ص: ١١]: «يَعْنِي قُرَيْشًا»،

{أُولَيِكَ الأَحْزَابُ} [ص: ١٣]: «القُرُونُ المَاضِيَةُ»،

{فَوَاقٍ} [ص: ١٥]: «رُجُوعٍ»،

ر (ص) أي السجود عند التلاوة آية السجدة فيها. (عزائم السجود) المأمور بها و العزائم جمع عزية وهي ما أكد الشارع على فعله]

{قِطَّنَا} [ص: ١٦]: «عَذَابَنَا»

(اتَّخَذْنَاهُمْ سُخْرِيًّا): «أَحَطْنَا بِهِمْ»،

{أَتْرَابٌ} [ص: ٥٢]: «أَمْثَالٌ»

وَ قَالَ ابْنُ عَبَّاسِ: {الْأَيْدُ} [ص: ١٧]: «القُوَّةُ في العِبَادَةِ»

{الْأَبْصَارُ} [ص: ٤٥]: «البَصَرُ فِي أَمْرِ اللَّهِ»،

{حُبَّ الْخَيْرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّي} [ص: ٣٢]: «مِنْ ذِكْرِ»،

{طَفِقَ مَسْحًا}: «يَمْسَحُ أَعْرَافَ الخَيْلِ وَ عَرَاقِيبَهَا»

{الأَصْفَادِ} [إبراهيم: ٤٩]: «الوَثَاقِ»

فقال:-(وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَى )

أي: منزلة عالية، و قربة منا

## (وَحُسْنَ مَعَابٍ)

أي: مرجع.

و هذا الذنب الذي صدر من داود الطَّيْكُل، لم يذكره الله لعدم الحاجة إلى ذكره، فالتعرض له من باب التكلف،

و إنما الفائدة ما قصه الله علينا من لطفه به و توبته و إنابته،

و أنه ارتفع محله، فكان بعد التوبة أحسن منه قبلها.

\*\*\*وَ إِنَّ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَقُرْبَةً يُقَرِّبُهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ بِهَا وَ حُسْنَ مَرْجِعٍ وَ هُوَ الدَّرَجَاتُ الْعَالِيَاتُ فِي الْجَنَّةِ لِتَوْبَتِهِ وَ عَدْلِهِ التَّامِّ فِي مُلْكِهِ كَمَا جَاءَ فِي الصَّحِيح:-

۲۳-م۱۳-س٤٥٤

\*\*\*صحیح مسلم

(١٨٢٧) عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍو، قَالَ ابْنُ ثُمَيْرٍ: وَ أَبُو بَكْرٍ:

يَبْلُغُ بِهِ النَّبِيَّ ﷺ وَ فِي حَدِيثِ زُهَيْرٍ:

قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ:

«إِنَّ الْمُقْسِطِينَ عِنْدَ اللهِ عَلَى مَنَابِرَ مِنْ نُورٍ، عَنْ يَمِينِ الرَّحْمَنِ عَزَّ وَجَلَّ وَجَلَّ وَ وَكُلِّ اللَّذِينَ يَعْدِلُونَ فِي حُكْمِهِمْ وَ أَهْلِيهِمْ وَ مَا وَلُوا»

# (يَنْدَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ)

تنفذ فيها القضايا الدينية و الدنيوية،

(فَأَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ )

أي: العــــدل، و هذا لا يتمكن منه، إلا :-

١ - بعلم بالواجب،

٢ - و علم بالواقع،

٣-و قدرة على تنفيذ الحق،

(وَلَا تَتَّبِعِ ٱلْهَوَىٰ)

فتميل مع أحد، لقرابة أو صداقة أو محبة، أو بغض للآخر

(فَيُضِلُّكَ )

الهوى

(عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ )

و يخرجك عن الصراط المستقيم،

# (إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ)

خصوصا المتعمدين منهم،

# (لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُواْ يَوْمَ ٱلْحِسَابِ)

\*الميسر:بغفلتهم عن يوم الجزاء و الحساب.

Oفلو ذكروه و وقع خوفه في قلوبهم، لم يميلوا مع الهوى الفاتن.

\*\*\*هَذِهِ وَصِيَّةٌ مِنَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ لِوُلَاةِ الْأُمُورِ أَنْ يَحْكُمُوا بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ الْمُنَزَّلِ مِنْ عِنْدِهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى

وَ لَا يَعْدَلُوا عَنْهُ فَيَضلُّوا عَنْ سَبيله

وَ قَدْ تَوَعَّدَ اللهُ تَعَالَى مَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ، وَ تَنَاسَى يَوْمَ الْحِسَابِ، بِالْوَعِيدِ الْأَكِيدِ وَ الْعَذَابِ الشَّدِيدِ.

وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا ۚ ذَلِكَ ظَنُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۚ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّادِ اللَّ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِملُواْ الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَٱلْفُجَّارِ اللهِ كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبكَرُكُ لِيَدَّبَّرُواْ ءَايكتِهِ وَلِيَنَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَبِ اللهُ وَوَهَبْنَا لِدَاوُدَ سُلِيَّمَنَ فَعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ وَأَوَّا الْأَلْبَ اللهُ إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِٱلْعَثِيِّ ٱلصَّافِنَاتُ ٱلْجِيَادُ اللَّ فَقَالَ إِنِّ أَحْبَبْتُ حُبَّ ٱلْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّي حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِٱلْحِجَابِ ﴿ اللَّهُ رُدُّوهَا عَلَيٌّ فَطَفِقَ مَسْحًا بِٱلسُّوقِ وَٱلْأَعْنَاقِ اللَّ وَلَقَدُ فَتَنَّا سُلِيمَنَ وَأَلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيِّهِ عَسَدًا ثُمَّ أَنَابَ الله قَالَ رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَّا يَنْبَغِي لِأُحَدٍ مِنْ بَعْدِئٌّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَّابُ الْ فَسَخَرْنَا لَهُ ٱلرِّيعَ تَجْرِى بِأَمْرِهِ. رُخَاَةً حَيْثُ أَصَابَ اللهُ وَٱلشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَآءٍ وَغَوَّاصٍ اللهُ وَءَاخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ ﴿ ﴿ هَٰ هَٰذَا عَطَآؤُنَا فَأَمْنُنَّ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ حِسَابِ ﴿ ۖ ﴿ وَإِنَّ لَهُ, عِندَنَا لَزُلْفِي وَحُمَّنَ مَثَابٍ ﴿ وَأَذْكُرْ عَبْدَنَا ٓ أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِّي مَسَّنِيَ ٱلشَّيْطَانُ بِنُصِّبِ وَعَذَابِ اللَّ ٱرْكُصُّ بِرِجْلِكَ هَلَا مُغْتَسَلُّ بَارِدٌ وَشَرَابُ اللَّ

وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاةَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا ۚ ذَلِكَ ظَنُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۚ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ ٱلنَّادِ اللهِ أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ كَٱلْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ

# آمْ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَٱلْفُجَّارِ ﴿ كَنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَلَّبَرُواْ ءَاينيهِ اللهِ وَلِيَنَذَكُّرَ أُولُواْ ٱلأَلْبَبِ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

#### (وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاةَ وَٱلْأَرْضَ )

يخبر تعالى عن تمام حكمته في خلقه السماوات و الأرض،

(وَمَا بَيْنَهُمَا)

و أنه لم يخلقهما

(بَطِلًا)

أي: - عبثا و لعبا من غير فائدة و لا مصلحة

\*\*\*الَّذِينَ لَا يَرَوْنَ بَعْتًا وَ لَا مَعَادًا وَ إِنَّمَا يَعْتَقِدُونَ هَذِهِ الدَّارَ فَقَطْ،

(ذَلِكَ ظَنُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوأً )

بربهم، حيث ظنوا ما لا يليق بجلاله.

# (فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ ٱلنَّادِ)

فإنها التي تأخذ الحق منهم، و تبلغ منهم كل مبلغ.

و إنما خلق الله السماوات و الأرض بالحق و للحق،

فخلقهما ليعلم العباد كمال علمه و قدرته و سعة سلطانه،

و أنه تعالى وحده المعبود، دون من لم يخلق مثقال ذرة من السماوات و الأرض،

و أن البعث حق، و سيفصل الله بين أهل الخير و الشر.

و لا يظن الجاهل بحكمة اللّه أن يسوي اللّه بينهما في حكمه،

و لهذا قال: - ( أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ كَٱلْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ

# أَمْ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَٱلْفُجَّارِ)

هذا غير لائق بحكمتنا و حكمنا.

\*\*\*لَا نَفْعَلُ ذَلِكَ وَ لَا يَسْتَوُونَ عِنْدَ اللَّهِ،

وَ إِذَا كَانَ الْأَمْرُ كَذَٰلِكَ فَلَا بُدَّ مِنْ دَارٍ أُخْرَى يُثَابُ فِيهَا هَذَا الْمُطِيعُ

وَ يُعَاقَبُ فِيهَا هَذَا الْفَاجِرُ.

وَ هَذَا الْإِرْشَادُ يَدُلُّ الْعُقُولَ السَّلِيمَةَ وَ الْفِطَرَ الْمُسْتَقِيمَةَ عَلَى أَنَّهُ لَا بُدَّ مِنْ مَعَاد وَ جَزَاء

فَإِنَّا نَرَى الْظُّالِمَ الْبَاغِيَ يَزْدَادُ مَالُهُ وَ وَلَدُهُ وَ نَعِيمُهُ وَ يَمُوتُ كَذَلِكَ وَ نَرَى الْمُطِيعَ الْمَظْلُومَ يَمُوتُ بِكَمَدِهِ فَلَا بُدَّ فِي حِكْمَةِ الْحَكِيمِ الْعَلِيمِ الْعَادِلِ الَّذِي لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مِنْ إِنْصَافِ هَذَا مِنْ هَذَا هَذَا منْ هَذَا.

وَ إِذَا لَمْ يَقَعْ هَذَا فِي هَذِهِ الدَّارِ فَتَعَيَّنَ أَنَّ هُنَاكَ دَارًا أُخْرَى لِهَذَا الْجَزَاءِ وَالْمُوَاسَاة.

وَ لَمَّا كَانَ الْقُرْآنُ يُرْشِدُ إِلَى الْمَقَاصِدِ الصَّحِيحَةِ وَالْمَآخِذِ الْعَقْلِيَّةِ الصَّرِيحَةِ، قَالَ: –

# (كِنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبِكُرُكُ )

فیه خیر کثیر، و علم غزیر، فیه کل هدی من ضلالة، و شفاء من داء،

و نور يستضاء به في الظلمات،

و كل حكم يحتاج إليه المكلفون،

و فيه من الأدلة القطعية على كل مطلوب، ما كان به أجل كتاب طرق العالم منذ أنشأه الله.

## (لِيَكَبَّرُواْ ءَايكتِهِهِ )

أي: هذه الحكمة من إنزاله،

ليتدبــــو النــاس آياته،فـــــ:-

١-يستخــرجوا علمهــا

٢-و يتأمل و اسراره و حكمه

⊙فإنه بالتدبر فيه و التأمل لمعانيه، و إعادة الفكر فيها مرة بعد مرة: -

تــــدرك بركتـــه و خيـــده،

Y - و أن القراءة المشتملة على التدبر أفضل من سرعة التلاوة التي لا يحصل بها هذا المقصود.

# (وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَ )

أي: أولو العقول الصحيحة، يتذكرون بتدبرهم لها كل علم و مطلوب

فدل هذا على أنه بحسب لب الإنسان و عقله يحصل له التذكر و الانتفاع بهذا الكتاب.

\*\*\*قَالَ الْحَسَنُ الْبَصْرِيُّ:-

وَ اللَّهِ مَا تَدَبُّره بِحِفْظِ حُرُوفِهِ وَ إِضَاعَةِ حُدُودِهِ،

حَتَّى إِنَّ أَحَدَهُمْ لَيَقُولُ:-.

قَرَأْتُ الْقُرْآنَ كُلَّهُ مَا يُرَى لَهُ القرآنُ فِي خُلُقِ وَ لَا عَمَلٍ.

وَوَهَبْنَا لِدَاوُدَ سُلَيْمَنَ أَيْعُمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ وَالَّابُ اللَّهِ إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيّ الصَّهْ فِنَنْتُ الْجِيادُ اللَّ فَقَالَ إِنِّ آَحْبَبْتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّ حَقَّىٰ تَوَارَتْ بِالْجِحَابِ اللَّ رُدُّوهَا عَلَى فَطَفِقَ مَسْخًا بِاللَّهُوقِ وَالْأَعْنَاقِ اللَّ وَلَقَدُ فَتَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَنَ وَالْقَيْنَا عَلَى كُرُسِيِّهِ عَصَدًا أَمُ أَنَابَ اللَّ قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبَ لِي مُلَكًا لَا يَلْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعَدِي اللَّهُ الْوَهَابُ اللَّ فَسَخَوْنَا لَهُ الرِيحَ تَجْرِى بِأَمْرِهِ وَفَا يَحْتُ أَصَابَ اللَّ وَالشَّيْطِينَ كُلَّ بَنَايَةٍ وَغُوّاصِ اللَّ وَوَاخَوِينَ مُقَرِّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ اللَّ هَوَا عَطَاقُونًا فَامْنُنَ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ حِسَابِ اللَّ

رِءَ اخْرِينَ مُقْرِنِينَ فِي الْاصْفادِ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ هَذَا عَطَاقُونَا فَامْنَنَ أَوْ امْسِكَ بِغَيْرِ -كَانَّ أَمْ سِينَا أَمْنِهِ مِنْ مُوسِينًا أَمْنَهُ مِنْ مُوسِينًا فَأَمْنُونَ الْمُؤْمِدِ مِنْ الْمُؤْمِدِ م

وَإِنَّ لَهُ, عِندَنَا لَزُلْفَىٰ وَحُسَّنَ مَثَابٍ اللَّهُ

النه تعالى على داود،و ذكر ما جرى له و منه، أثنى على ابنه سليمان على الله على الله على الله على الله عليها السلام

فقال: (وَوَهَبَّنَا)

أي: أنعمنا به عليه، و أقررنا به عينه.

(لِدَاوُودَ سُلَيْمَانَ )

\*\*\*نبيا

كَمَا قَالَ: {وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُدَ}

أَيْ: فِي النُّبُوَّةِ وَ إِلَّا فَقَدَ كَانَ لَهُ بَنُونَ غَيْرُهُ، فَإِنَّهُ قَدْ كَانَ لَهُ بَنُونَ غَيْرُهُ، فَإِنَّهُ قَدْ كَانَ عِنْدَهُ مِائَةُ امْرَأَةٍ حَرَائِرَ.

(نِعْمَ ٱلْعَبَدُ )

سليمان الطِّيِّلِم، فإنه اتصف بما يوجب المدح،

و هو (إِنَّهُۥ أَوَّابُ )

أي: رجَّاع إلى الله في جميع أحواله، بالتأله و الإنابة، و المحبة و الذكر و الدعاء و التضرع،

و الاجتهاد في مرضاة اللّه، و تقديمها على كل شيء.

( إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِٱلْعَشِيِّ)

\*الميسر:-عصرًا

و لهذا، لما عرضت عليه الخيل

(أَلِجُيَادُ )

السبق \*\*\*السِّرَاعُ

۲۳-م۱۶-ص803

#### (ٱلصَّدَفِنَاتُ )

أي: التي من وصفها الصفون، و هو رفع إحدى قوائمها عند الوقوف،

\*\*\*وَ هِيَ الَّتِي تَقِفُ عَلَى ثَلَاثٍ وَ طَرَفِ حَافِرِ الرَّابِعَةِ

و كان لها منظر رائق، و جمال معجب، خصوصا للمحتاج إليها كالملوك،

فما زالت تعرض عليه حتى غابت الشمس في الحجاب،

فألهته عن صلاة المساء و ذكره.

فقال ندما على ما مضى منه، و تقربا إلى الله بما ألهاه عن ذكره،

و تقديما لحب الله على حب غيره:

# (فَقَالَ إِنِّ أَحْبَبْتُ حُبُّ ٱلْخَيْرِ)

و ضمن (أُحَبَّتُ )معنى ( آثرت ) أي:-

آثرت حب الخير، الذي هو المال عموما،

و في هذا الموضع المراد الخيل

\*\*\*ذَكَرَ غَيْرُ وَاحِدٍ مِنَ السَّلَفِ وَ الْمُفَسِّرِينَ أَنَّهُ اشْتَغَلَ بِعَرْضِهَا حَتَّى فَاتَ وَقْتُ صَلَاةِ الْعَصْرِ وَ الَّذِي يُقْطَعُ بِهِ أَنَّهُ لَمْ يَتْرُكُهَا عَمْدًا بَلْ نِسْيَانًا كَمَا شُغِلَ النَّبِيُّ عَلَيْهَا الْخَنْدَقِ عَنْ صَلَاةِ الْعَصْرِ حَتَّى صَلَّاهَا بَعْدَ الْغُرُوبِ \*\*\*سنن أبى داود

٤٩٣٢ - عَنْ عِائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، قَالَتْ:-

قَدِمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مِنْ غَزْوَةِ تَبُوكَ، أَوْ خَيْبَرَ وَ فِي سَهْوَتِهَا سِتْرٌ، فَهَبَّتْ رِيحٌ فَكَشَفَتْ نَاحِيَةَ السِّتْرِ عَنْ بَنَاتٍ لِعَائِشَةَ لُعَبٍ، فَهَبَّتْ رِيحٌ فَكَشَفَتْ نَاحِيَةَ السِّتْرِ عَنْ بَنَاتٍ لِعَائِشَةَ لُعَبٍ،

فَقَالَ: «مَا هَذَا يَا عَائِشَةُ؟»

قَالَتْ: بَنَاتِي، وَ رَأَى بَيْنَهُنَّ فَرَسًا لَهُ جَنَاحَانِ مِنْ رِقَاعٍ فَقَالَ: «مَا هَذَا الَّذِي أَرَى وَسْطَهُنَّ؟»

قَالَتْ: فَرَسٌ، قَالَ: «وَ مَا هَذَا الَّذِي عَلَيْهِ؟»

قَالَتْ: جَنَاحَان، قَالَ: «فَرَسٌ لَهُ جَنَاحَانَ؟»

قَالَتْ: أَمَا سَمِعْتَ أَنَّ لِسُلَيْمَانَ خَيْلًا لَهَا أَجْنِحَةٌ؟

قَالَتْ: فَضَحِكَ حَتَّى رَأَيْتُ نَوَاجِذَهُ

(عَن ذِكْرِ رَبِّ حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِٱلْحِجَابِ)

حتى غابت الشمس في الحجاب،

(رُدُّوهَا عَلَّىًّ )

فردوها

(فَطَفِقَ )

\*الميسر:-فشرع [فيها]

(مَسْخُا بِٱلسُّوقِ وَٱلْأَعْنَاقِ)

أي: جعل يعقرها بسيفه، في سوقها و أعناقها.

\*\*\*ضَرَبَ أَعْنَاقَهَا وَ عَرَاقِيبَهَا بِالسُّيُوفِ.

\*\*\*جَعَلَ يَمْسَحُ أَعْرَافَ الْخَيْلِ، وَ عَرَاقِيبُهَا حُبًّا لُهَا

\*\*\*وَ هَذَا الْقَوْلُ اخْتَارَهُ ابْنُ جَرِيرِ قَالَ: -

لأَنَّهُ لَمْ يَكُنْ لِيُعَذِّبَ حَيَوانًا بِالْعَرَّقَبَةِ وَ يُهْلِكَ مَالًا مِنْ مَالِهِ بِلَا سَبَبٍ سِوَى أَنَّهُ اشْتَغَلَ عَنْ صِلَاتِهِ بِالنَّظَرِ إِلَيْهَا وَ لَا ذَنْبَ لَهَا.

وَ هَذَا الَّذِي رَجَّحَ بِهِ ابْنُ جَرِيرٍ فِيهِ نَظَرٌ؛

لِأَنَّهُ قَدْ يَكُونُ فِي شَرْعِهِمْ جَوَازُ مِثْلِ هَذَا وَ لَا سِيَّمَا إِذَا كَانَ غَضَبًا لله عز وَجل بسبب أنه اشْتَغَلَ بِهَا حَتَّى خَرَجَ وَقْتُ الصَّلَاةِ؛ وَلِهَذَا لَمَّا خَرَجَ عَنْهَا لِللَّهِ تَعَالَى عَوَّضَهُ اللَّهُ تَعَالَى مَا هُوَ خَيْرٌ مِنْهَا وَ لِهَذَا لَمَّا خَرَجَ عَنْهَا لِلَّهِ تَعَالَى عَوَّضَهُ اللَّهُ تَعَالَى مَا هُوَ خَيْرٌ مِنْهَا وَ هِيَ الرِّيحُ الَّتِي تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءً حَيْثُ أَصَابَ غُدُوُّهَا شَهْرٌ وَ رَوَاحُهَا شَهْرٌ فَهَذَا أَسْرَعُ وَ خَيْرٌ مِنَ الْخَيْل

\*\*\*مسند أحمد ط الرسالة:-

٢٠٧٣٩ - عَنْ أَبِي قَتَادَةَ، وَ أَبِي الدَّهْمَاءِ،

قَالَا: كَانَا يُكْثِرَانَ السَّفَرَ نَحْوَ هَذَا الْبَيْتِ،

قَالَا: أَتَيْنَا عَلَى رَجُل مِنْ أَهْل الْبَادِيَةِ،

فَقَالَ الْبَدَوِيُّ: أَخَذَ بِيَدِي رَسُولُ اللهِ ﷺ فَجَعَلَ يُعَلِّمُنِي مِمَّا عَلَّمَهُ اللهُ وَ قَالَ: " إِنَّكَ لَنْ تَدَعَ شَيْئًا اتِّقَاءَ اللهِ إِلَّا أَعْطَاكَ اللهُ خَيْرًا مِنْهُ "

\*الميسر:-و كان التقرب بذبح الخيل مشروعاً في شريعته.

#### ( وَلَقَدُ فَتَنَّا سُلِمَنَ )

أي: ابتليناه و اختبرناه بذهاب ملكه و انفصاله عنه بسبب خلل اقتضته الطبيعة البشرية،

# (وَأَلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرُسِيِّهِ عَلَىٰ كُرُسِيِّهِ عَلَىٰ كُرُسِيِّهِ عَلَىٰ كُرُسِ

#### أولا:-

أي: شيطانا قضى الله و قدر أن يجلس على كرسي ملكه،

و يتصرف في الملك في مدة فتنة سليمان،

#### ثانيا:-

<sup>\*</sup>الميسر:ألقينا على كرسيه شق ولد،

وُلِد له حين أقسم ليطوفن على نسائه، و كلهن تأتي بفارس يجاهد في سبيل الله، و كلهن يقل: إن شاء الله، فطاف عليهن جميعًا، فلم تحمل منهن إلا امرأة واحدة جاءت بشق ولد،

# (ثُمُّ أَنَابَ)

#### أولا:-

\*\*\*رَجَعَ إِلَى مُلْكِهِ وَ سُلْطَانِهِ وَ أُبَّهَتِهِ

\*\*\*عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا {وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّهِ جَسَدًا ثُمَّ أَنَابَ}

قَالَ: أَرَادَ سُلَيْمَانُ أَنْ يَدْخُلَ الْخَلَاءَ فَأَعْطَى الْجَرَادَةَ خَاتَمَهُ -

وَ كَانَتِ الْجَرَادَةُ امْرَأَتَهُ وَ كَانَتْ أَحَبَّ نِسَائِهِ إِلَيْهِ-

فَجَاءَ الَشَّيْطَانُ في صُورَةِ سُلَيْمَانَ فَقَالَ لَهَا:- ۗ

قَالَ لَهَا: هَاتِي خَامِّي. قَالَتْ: قَدْ أَعْطَيْتُهُ سُلَيْمَانَ.

قَالَ: أَنَا سُلَيْمَانُ. قَالَتْ: كَذَبْتَ لَسْتَ سُلَيْمَانَ فَجَعَلَ لَا يَأْتِي أَحَدًا يَقُولُ لَهُ: "أَنَا سُلَيْمَانُ"، إِلَّا كَذَّبَهُ حَتَّى جَعَلَ الصِّبْيَانُ يَرْمُونَهُ بِالْحِجَارَةِ.

فَلَمَّا رَأَى ذَلِكَ عَرَف أَنَّهُ مِنْ أَمْرِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ.

قَالَ:وَ قَامَ الشَّيْطَانُ يَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فَلَمَّا أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَرُدَّ عَلَى سُلَيْمَانَ سُلُطَانَهُ أَلْقَى فِي قُلُوبِ النَّاسِ إِنْكَارَ ذَلِكَ الشَّيْطَانِ.

•••••

فَلَمَّا رَأَى الشَّيْطَانُ أَنَّهُ قَدْ فَطِنَ لَهُ ظَنَّ أَنَّ أَمْرَهُ قَدِ انْقَطَعَ فَكَتَبُوا كُتُبًا فِيهَا سِحْرٌ وَ كُفْرٌ، فَدَفَنُوهَا تَحْتَ كُرْسِيِّ سُلَيْمَانَ ثُمَّ أَثَارُوهَا و قرءوها على الناس.

فَذَلِكَ قَوْلُهُ: {وَلَقَدْ فَتَنَّا سُلَيْمَانَ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّهِ جَسَدًا ثُمَّ أَنَابَ} قَالَ: يَعْنِي الشَّيْطَانَ الَّذِي كَانَ سُلِّطَ عَلَيْهِ.

ثانيا: -

\*الميسر:ثم رجع سليمان إلى ربه و تاب،

ف (قَالَ رَبِّ أَغْفِرُ لِي وَهَبِّ لِي مُلَكًا لَا يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِى ۖ إِنَّكَ أَنَّ الْوَهَّابُ )

\*\*\*أَنَّهُ سَأَلَ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى مُلْكًا لَا يَكُونُ لِأَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ مِنَ الْبَشَرِ مِثْلُهُ

\*\*\*صحيح البخاري

٣٤٢٣ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ عَلِيَّ:

«إِنَّ عِفْرِيتًا مِنَّ الجِنِّ تَفَلَّتَ الَبَارِحَةَ لِيَقْطَعَ عَلَيَّ صَلاَتِي، فَأَمْكَنَنِي اللَّهُ مِنْهُ فَأَخَذْتُهُ،

فَأَرَدْتُ أَنْ أَرْبُطَهُ عَلَى سَارِيَةٍ مِنْ سَوَارِي المَسْجِدِ حَتَّى تَنْظُرُوا إِلَيْهِ كُلُّكُمْ، فَذَكَرْتُ دَعْوَةَ أَخِي سُلَيْمَانَ رَبِّ هَبْ لِي مُلْكًا لاَ يَنْبَغِي لِأَحَدٍ مِنْ بَعْدِي

فَرَدَدْتُهُ خَاسِئًا» {عِفْرِيتُ } [النمل: ٣٩]

مُتَمَرِّدٌ مِنْ إِنْسٍ أَوْ جَانٍّ، مِثْلُ زِبْنِيَةٍ جَمَاعَتُهَا الزَّبَانِيَةُ "(١)

\*\*\*صحیح مسلم

(٥٤٢) عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ عَلَى قَالَ: قَامَ رَسُولُ اللهِ عَلَى فَسَمِعْنَاهُ يَقُولُ:-

رعفریت) یشیر إلى قوله تعالى {قال عفریت من الجن أنا آتیك به قبل أن تقوم من مقامك}
 النمل ۳۹ /. (به) أي بعرش بلقیس. (مقامك) مجلس قضائك. (جماعتها) أي جمعها.
 قیل أشار بقوله (زبنیة. .) إلى أنه قال في عفریت عفریة و یجمع على عفاریة]
 ۲۳-م۱-۵-۵۰۰

«أَعُوذُ بِاللهِ مِنْكَ»

ثُمَّ قَالَ ﴿ أَلْعَنُكَ بِلَعْنَةِ اللهِ » ثَلَاثًا، وَ بَسَطَ يَدَهُ كَأَنَّهُ يَتَنَاوَلُ شَيْئًا، فَلَمَّا فَرَغَ مِنَ الصَّلَاةِ

قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ قَدْ سَمِعْنَاكَ تَقُولُ فِي الصَّلَاةِ شَيْئًا لَمْ نَسْمَعْكَ تَقُولُهُ قَبْلَ ذَلكَ، وَ رَأَيْنَاكَ بَسَطْتَ يَدَكَ،

قَالَ: " إِنَّ عَدُوَّ اللهِ إِبْلِيسَ، جَاءَ بِشِهَابٍ مِنْ نَارٍ لِيَجْعَلَهُ فِي وَجْهِي، فَقُلْتُ: أَعُوذُ بِاللهِ مِنْكَ، ثَلَاثَ مَرَّاتِ،

تُمَّ قُلْتُ: أَلْعَنُكَ بِلَعْنَةِ اللهِ التَّامَّةِ، فَلَمْ يَسْتَأْخِرْ، ثَلَاثَ مَرَّاتٍ، وُمَّ قُلْتُ: أَلْعَنُكَ بِلَعْنَةِ اللهِ التَّامَّةِ، فَلَمْ يَسْتَأْخِرْ، ثَلَاثَ مَرَّاتٍ،

ثَمَّ أَرَدْتُ أَخْذَهُ،

وَ اللهِ لَوْلَا دَعْوَةُ أَخِينَا سُلَيْمَانَ لَأَصْبَحَ مُوثَقًا يَلْعَبُ بِهِ وِلْدَانُ أَهْلِ الْمَدِينَةِ "

## (فَسَخَوْنَا لَهُ)

\*الميسر:و ذللنا

# (ٱلرِّيحَ تَجَرِّي بِٱمْرِهِ )

\*الميسر:-طيعة مع قوتها و شدتها

\*\*\*لَمَّا عَقَرَ سُلَيْمَانُ الْخَيْلَ غَضَبًا لِلَّهِ، عَزَّ وَ جَلَّ عَوَّضَهُ اللَّهُ مَا هُوَ خَيْرٌ مِنْهَا وَ أَسْرَعُ الرِّيحُ الَّتِي غُدُوُّهَا شَهْرٌ وَ رَوَاحُهَا شَهْرٌ.

#### (رُخَاةً حَيْثُ أَصَابَ )

\*\*\*حَيْثُ أَرَادَ منَ الْبلَاد

الله له و غفر له، و رد عليه ملكه،

و زاده ملكا لم يحصل لأحد من بعده،

و هو تسخير الشياطين له،

## (وَٱلشَّيَطِينَ كُلَّ بَنَّآءٍ )

يبنون ما يريد،

\*\*\*مِنْهُمْ مَنْ هُوَ مُسْتَعْمَلٌ فِي الْأَبْنِيَةِ الْهَائِلَةِ مِنْ مَحَارِيبَ وَ مَّاثِيلَ وَ جَفَانٍ كَالْجَوَابِ وَ قُدُورٍ رَاسِيَاتٍ إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْأَعْمَالِ الشَّاقَّةِ الَّتِي لَا يَقْدِرُ عَلَيْهَا الْبَشَرُ

## (وَغُوَّاصٍ)

و يغوصون له في البحر، يستخرجون الدر و الحلي

(وَ الْجَوَاهِرِ وَ الْأَشْيَاءِ النَّفِيسَةِ الَّتِي لَا تُوجَدُ إِلَّا فِيهَا)

#### (وَءَاخَرِينَ )

\*الميسر:و هم مردة الشياطين،

## (مُقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ)

\*موثوقون في الأغلال.

و من عصاه منهم قرنه في الأصفاد و أوثقه (أَوْ قَدْ أَسَاءَ فِي صنيعه و اعتدى)

و قلنا له: (هَندَاعَطَآثُنَا)

فَقَرَّ به عينا

#### (فَأُمْنُنُ )

على من شئت،

## (أَوْ أَمْسِكُ )

۲۳-م۱۶-ص803

#### من شئت

## (بغير حِسَابِ)

أي: لا حرج عليك في ذلك و لا حساب

لعلمه تعالى بكمال عدله، وحسن أحكامه،

\*\*\*وَ قَدْ ثَبَتَ فِي الصَّحِيحَيْنِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَمَّا خُيِّر بَيْنَ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا

وَ هُوَ الَّذِي يَفْعَلُ مَا يُؤْمَرُ بِهِ وَ إِنَّا هُوَ قَاسِمٌ يَقْسِمُ بَيْنَ النَّاسِ مَا أَمَرَهُ اللَّهُ

وَّ بَيْنَ أَنْ يَكُونَ مَلِكًا نَبِيًّا يُعْطِي مَنْ يَشَاءُ وَ يَمْنَعُ مَنْ يَشَاءُ بِلَا حِسَابٍ وَ لَا

جناح، اخْتَارً الْمَنْزِلَةَ الْأُولَى بَعْدَ مَا اسْتَشَارَ جِبْرِيلَ فَقَالِ لَهُ: تَوَاضَعْ فَاخْتَارَ الْمَنْزِلَةَ الْأُولَى لِأَنَّهَا أَرْفَعُ قَدْرًا عِنْدَ اللَّهِ وَ أَعْلَى مَنْزِلَةً في الْمَعَادِ

وَ إِنْ كَانَتِ الْمَنْزِلَةُ الثَّانِيَةُ وَ هِيَ النُّبُوَّةُ مَعَ الْمُلْكِ عَظِيمَةً أَيْضًا فِي الدُّنْيَا وَ الْآخِرَة

Oو لا تحسبن هذا لسليمان في الدنيا دون الآخرة،

بل له في الآخرة خير عظيم.

و لهذا قال: - (وَإِنَّ لَهُ, عِندُنَا لُزُلْفَى )

أي: هو من المقربين عند الله المكرمين بأنواع الكرامات لله.

## (وَحُسُنَ مَثَابٍ )

۲۳-م ۲۶- ص ٥٥٤

\*الميسر:-مرجع.

فصل فيما تبين لنا من الفوائد و الحكم في قصة داود و سليمان عليهما

#### السلام:-

١-أن الله تعالى يقص على نبيه محمد را الله تعالى يقص على نبيه محمد الله العالى من قبله،

ليثبت فؤاده و تطمئن نفسه، و يذكر له من عباداتهم و شدة صبرهم و إنابتهم، ما يشوقه إلى منافستهم، و التقرب إلى الله الذي تقربوا له،

و الصبر على أذى قومه،

و لهذا - في هذا الموضع - لما ذكر الله ما ذكر من أذية قومه

و كلامهم فيه و فيما جاء به، أمره بالصبر، و أن يذكر عبده داود فيتسلى به.

٢-أن الله تعالى يمدح و يحب القوة في طاعته، قوة القلب و البدن،

فإنه يحصل منها من آثار الطاعة و حسنها و كثرتها، ما لا يحصل مع الوهن و عدم القوة

و أن العبد ينبغي له تعاطى أسبابها،

و عدم الركون إلى الكسل و البطالة المخلة بالقوى المضعفة للنفس.

٣-أن الرجوع إلى الله في جميع الأمور من أوصاف أنبياء الله و خواص خلقه،
 كما أثنى الله على داود و سليمان بذلك،

فليقتد بهما المقتدون، و ليهتد بهداهم السالكون

(أُولَيِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَيِهُدَاهُمُ اقْتَدِهِ)

٤ - ما أكرم الله به نبيه داود الكيلان، من حسن الصوت العظيم

۲۳-م۱۶-ص803

الذي جعل الله بسببه الجبال الصم، و الطيور البهم،

يجاوبنه إذا رجَّع صوته بالتسبيح، و يسبحن معه بالعشي و الإشراق.

٥-أن من أكبر نعم الله على عبده، أن يرزقه العلم النافع،

و يعرف الحكم و الفصل بين الناس

كما امتن الله به على عبده داود التَّلْقُلْمُ.

٦-اعتناء الله تعالى بأنبيائه و أصفيائه عندما يقع منهم بعض الخلل بفتنته
 إياهم و ابتلائهم بما به يزول عنهم المحذور،

و يعودون إلى أكمل من حالتهم الأولى، كما جرى لداود و سليمان عليهما السلام.

٧-أن الأنبياء صلوات الله و سلامه عليهم معصومون من الخطأ فيما يبلغون
 عن الله تعالى، لأن مقصود الرسالة لا يحصل إلا بذلك،

و أنه قد يجري منهم بعض مقتضيات الطبيعة من المعاصي،

و لكن الله يتداركهم و يبادرهم بلطفه.

٨-أن داود الطِّيِّلاً كان في أغلب أحواله ملازما محرابه لخدمة ربه،

و لهذا تسور الخصمان عليه المحراب،

لأنه كان إذا خلا في محرابه لا يأتيه أحد،

فلم يجعل كل وقته للناس، مع كثرة ما يرد عليه من الأحكام،

بل جعل له وقتا يخلو فيه بربه، و تقر عينه بعبادته،

- و تعينه على الإخلاص في جميع أموره.
- ٩ أنه ينبغي استعمال الأدب في الدخول على الحكام و غيرهم،
  - فإن الخصمين لما دخلا على داود في حالة غير معتادة
- و من غير الباب المعهود، فزع منهم، و اشتد عليه ذلك، و رآه غير لائق بالحال.
- ١ أنه لا يمنع الحاكم من الحكم بالحق سوء أدب الخصم و فعله ما لا ينبغى.
- ١ كمال حلم داود الكي إنه ما غضب عليهما حين جاءاه بغير استئذان،
   و هو الملك، و لا انتهرهما، و لا وبخهما.
  - ١٢ جواز قول المظلوم لمن ظلمه « أنت ظلمتنى » أو « يا ظالم »
    - و نحو ذلك أو باغ على لقولهما: (خَصْمَانِ بَغَى بَعْضُنَا عَلَى بَعْضٍ)
- 17-أن الموعوظ و المنصوح، و لو كان كبير القدر، جليل العلم، إذا نصحه أحد، أو وعظه، لا يغضب، و لا يشمئز،
  - بل يبادره بالقبول و الشكر،
- فإن الخصمين نصحا داود فلم يشمئز و لم يغضب و لم يثنه ذلك عن الحق، بل حكم بالحق الصرف.
- ٤-أن المخالطة بين الأقارب و الأصحاب، و كثرة التعلقات الدنيوية المالية،
   موجبة للتعادي بينهم، و بغى بعضهم على بعض،
  - و أنه لا يرد عن ذلك إلا استعمال تقوى الله،

- و الصبر على الأمور، بالإيمان و العمل الصالح، و أن هذا من أقل شيء في الناس.
- ۵-أن الاستغفار والعبادة، خصوصا الصلاة، من مكفرات الذنوب،
   فإن الله رتب مغفرة ذنب داود على استغفاره و سجوده.
- ٦- إكرام الله لعبده داود و سليمان، بالقرب منه، و حسن الثواب،
   و أن لا يظن أن ما جرى لهما منقص لدرجتهما عند الله تعالى،
- و هذا من تمام لطفه بعباده المخلصين، أنه إذا غفر لهم و أزال أثر ذنوبهم، أزال الآثار المترتبة عليه كلها، حتى ما يقع في قلوب الخلق،
- فإنهم إذا علموا ببعض ذنوبهم، وقع في قلوبهم نزولهم عن درجتهم الأولى، فأزال الله تعالى هذه الآثار، وما ذاك بعزيز على الكريم الغفار.
  - ٧-أن الحكم بين الناس مرتبة دينية، تولاها رسل الله و خواص خلقه،
     و أن وظيفة القائم بها الحكم بالحق و مجانبة الهوى،
    - فالحكم بالحق يقتضي العلم بالأمور الشرعية،
- و العلم بصورة القضية المحكوم بها، و كيفية إدخالها في الحكم الشرعي، فالجاهل بأحد الأمرين لا يصلح للحكم، و لا يحل له الإقدام عليه.
  - ٨-أنه ينبغي للحاكم أن يحذر الهوى، و يجعله منه على بال
  - فإن النفوس لا تخلو منه، بل يجاهد نفسه بأن يكون الحق مقصوده،
    - و أن يلقى عنه وقت الحكم كل محبة أو بغض لأحد الخصمين.
  - ٩ -أن سليمان الكي الكي المائل من من من الله عليه حيث وهبه له،

و أن من أكبر نعم الله على عبده، أن يهب له ولدا صالحا، فإن كان عالما، كان نورا على نور.

١٠ - ثناء الله تعالى على سليمان و مدحه في قوله ( نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابُ )
 ١٠ - كثرة خير الله وبره بعبيده، أن يمن عليهم بصالح الأعمال و مكارم

الأخلاق، ثم يثني عليهم بها، و هو المتفضل الوهاب.

٢ ١ - تقديم سليمان محبة الله تعالى على محبة كل شيء.

٣ ١ –أن كل ما أشغل العبد عن اللّه، فإنه مشئوم مذموم،

فَلْيُفَارِقْه و لْيُقْبِلْ على ما هو أنفع له.

٤ ١ - القاعدة المشهورة « من ترك شيئا لله عوضه الله خيرا منه »

فسليمان الطِّيِّلاً عقر الجياد الصافنات المحبوبة للنفوس، تقديما لمحبة اللَّه،

فعوضه اللّه خيرا من ذلك، بأن سخر له الريح الرخاء اللينة،

التي تجري بأمره إلى حيث أراد و قصد، غدوها شهر، و رواحها شهر،

و سخر له الشياطين، أهل الاقتدار على الأعمال التي لا يقدر عليها الآدميون.

٥١ –أن تسخير الشياطين لا يكون لأحد بعد سليمان الطيكال

١٦-أن سليمان الكي كان ملكا نبيا، يفعل ما أراد، و لكنه لا يريد إلا العدل،
 بخلاف النبي العبد، فإنه تكون إرادته تابعة لأمر الله،

فلا يفعل و لا يترك إلا بالأمر، كحال نبينا محمد على و هذه الحال أكمل.

وَٱذْكُرْ عَبْدَنَا آيُوب إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُ أَنِّي مَسَّنِي ٱلشَّيْطَانُ بِنُصِّبٍ وَعَذَابٍ (اللهُ

# ٱڒكُفُ بِيِعْلِكُ هَلْمَا مُغْتَسَلُ بَارِدُ وَشَرَابُ اللهُ

\*\*\*يَذْكُرُ تَعَالَى عَبْدَهُ وَ رَسُولَهُ أَيُّوبَ الْكَاكِلاَّوَ مَا كَانَ ابْتَلَاهُ تَعَالَى بِهِ مِنَ الضُّرِّ فِي جَسَدِهِ وَ مَالِهِ وَ وَلَدِهِ حَتَّى لَمْ يَبْقَ مَنْ جَسَدِهِ مَغْرِز إِبْرَةٍ سَلِيمًا سِوَى قَلْبِهِ وَلَمْ يَبْقَ لَهْ مَنْ جَلَى مَرَضِهِ وَ مَا هُوَ فِيهِ غَيْرَ أَنَّ زَوْجَتَهُ حَفِظَتْ ودَّهُ لِإِيمَانِهَا بِاللهِ وَ رَسُولِهِ غَيْرَ أَنَّ زَوْجَتَهُ حَفِظَتْ ودَّهُ لِإِيمَانِهَا بِاللهِ وَ رَسُولِهِ فَكَانَتْ تَخْدُمُ النَّاسَ بِالْأُجْرَةِ وَ تُطْعِمُهُ وَ تَخْدُمُهُ نَحْوًا مِنْ ثَمَانِي عَشْرَةَ سَنةٍ. وَ قَدْ كَانَ قَبْلَ ذَلِكَ فِي مَالٍ جَزِيلٍ وَ أَوْلَادٍ وَ سَعَةٍ طَائِلَةٍ مِنَ الدُّنْيَا فَسُلبَ جَمِيعَ ذَلكَ

بَ يَى اللَّهِ الْحَالُ إِلَى أَنْ أُلْقِيَ عَلَى مَزْبَلَةٍ مِنْ مَزَابِلِ الْبَلْدَةِ هَذِهِ الْمُدَّةَ بِكَمَالِهَا وَ رَفَضَهُ الْقَرِيبُ وَ الْبَعِيدُ سِوَى زَوْجَتِهِ رَضِيَ الله عَنْهَا

فَإِنَّهَا كَانَتْ لَا تُفَارِقُهُ صَبَاحًا وَ لَا مَسَاءً إِلَّا بِسَبَبِ خِدْمَةِ النَّاسِ ثُمَّ تَعُودُ إِلَيْهِ قَرِيبًا.

أي: (وَأَذْكُرُ)

في هذا الكتاب ذي الذكر

## (عَبْدُنَا آيُوب )

بأحسن الذكر، و أثن عليه بأحسن الثناء، حين أصابه الضر، فصبر على ضره، فلم يشتك لغير ربه، و لا لجأ إلا إليه.

## (إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُ

داعيا، و إليه لا إلى غيره شاكيا،

فَلَمَّا طَالَ الْمَطَالُ وَ اشْتَدَّ الْحَالُ وَ انْتَهَى الْقَدَرُ الْمَقْدُورُ وَ تَمَّ الْأَجَلُ الْمُقَدَّرُ تَضَرَّعَ إِلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ وَإِلَهِ الْمُرْسَلِينَ فَقَالَ: -

{أَنِّي مَسَّنِيَ الضُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِينَ} [الْأَنْبِيَاءِ: ٨٣]

وَ فِي هَذِهِ الْآيَةِ الْكَرِيمَةِ قَالَ:-

رب (أَنِّي مَسَّنِيَ ٱلشَّيْطَانُ بِنُصْبٍ)

\*\*\*فِي بَدَنِي

(وَعَذَابٍ)

فِي مَالِي وَ وَلَدِي

اي: بأمر مشق متعب معذب،

و كان سلط على جسده فنفخ فيه حتى تقرح،

ثم تقيح بعد ذلك و اشتد به الأمر، و كذلك هلك أهله و ماله.

فقيل له: (أَرْكُضُ بِرِجْلِكُ )

أي: اضرب الأرض بها،

(هَلْنَا مُغْتَسَلُّ بَارِدٌ )

فَأَنْبَعَ اللهُ عَيْنًا وَ أَمَرَهُ أَنْ يَغْتَسِلَ مِنْهَا فَأَذْهَبَ جَمِيعَ مَا كَانَ فِي بَدَنِهِ مِنَ الْأَذَى

#### (وَشُرَابُ )

ثُمَّ أَمَرَهُ فَضَرَبَ الْأَرْضَ فِي مَكَانِ آخَرَ فَأَنْبَعَ لَهُ عَيْنًا أُخْرَى وَ أَمْرَهُ أَنْ يَشْرَبَ مِنْهَا فَأَذْهَبَتَ مَا كَانَ فِي بَاطِنِهِ مِنَ السُّوءِ

وَ تَكَامَلَتِ الْعَافِيَةُ ظَاهِرًا وَ بَاطِنًا

النبع لك منها عين تغتسل منها و تشرب، فيذهب عنك الضر و الأذى،

ففعل ذلك، فذهب عنه الضر، و شفاه الله تعالى.

\*\*\*عَنْ أَنَسِ بْن مَالِكِ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلْمَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمَ عَلَى اللَّهُ عَلْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَل

"إِنَّ نَبِيَّ اللَّهِ أَيُّوبَ الْكِيِّلْاَلِثَ بِهِ بَلَاؤُهُ ثَمَانِيَ عَشْرَةَ سَنَةً

فَرَفَضَهُ الْقَرِيبُ وَ الْبَعِيدُ إِلَّا رَجُلَيْن كَانَا مِنْ أَخَصِّ إِخْوَانِهِ بِهِ كَانَا يَغْدُوَانِ إِلَيْهِ وَ يَرُوحِانَ فَقَالَ أَحَدُهُمَا لِصَاحِبِهِ:-

تَعَلَّمْ -وَ اللَّهِ-لَقَدْ أَذْنَبَ أَيُّوبُ ذَنْبًا مَا أَذْنَبَهُ أَحَدٌ مِنَ الْعَالَمِينَ.

قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ: وَ مَا ذَاكَ؟

قَالَ: مِنْ ثَمَانِيَ عَشْرَةَ سَنَةً لَمْ يَرْحَمْهُ اللهُ، فيكشفَ مَا بِهِ

فَلَمَّا رَاحًا إِلَيْهِ لَمْ يَصْبِرِ الرَّجُلُ حَتَّى ذَكَرَ ذَلِكَ لَهُ.

فَقَالَ أَيُّوبُ: لَا أَدْرِي مَا تَقُولُ غَيْرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ أَنِّي كُنْتُ أَمُرُّ عَلَى الرَّجُلَيْن يَتَنَازَعَان فَيَذْكُرَانِ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ،

فَّأَرْجِعُ إِلَى بَيْتِي فَأُكَفِّرُ عَنْهُمَا، كَرَاهِيَةَ أَنْ يَذْكُرَا اللَّهَ إِلَّا فِي حَقِّ. قَالَ:-وَ كَانَ يَخْرُجُ إِلَى حَاجَتِهِ فَإِذَا قَضَاهَا أَمْسَكَتِ امْرِأَتُهُ بِيَدِهِ حَتَّى يَبْلُغَ

فَلَمَّا كَانَ ذَاتَ يَوْمِ أَبْطَأَ عَلَيْهَا وَ أَوْحَى اللهُ تَعَالَى إِلَى أَيُّوبَ، الطِّيِّلْ

أَنِ {ارْكُضْ بِرِجْلِكَ هَذَا مُغْتَسَلُّ بَارِدٌ وَشَرَابٌ}

فَاسْتَبْطَأَتْهُ فَتَلَقَّتْهُ تَنْظُرُ فَأَقْبَلَ عَلَيْهَا قَدْ أَذْهَبَ اللهُ مَا بِهِ مِنَ الْبَلَاءِ وَ هُوَ عَلَى أَحْسَن مَا كَانَ.

فَلَمَّا رَأَتْهُ قَالَتْ: أَيْ بَارَكَ اللَّهُ فِيكَ هَلْ رَأَيْتَ نَبِيَّ اللَّهِ هَذَا الْمُبْتَلَى. فَوَاللَّهِ عَلَى ذَلِكَ مَا رَأَيْتُ رَجُلًا أَشْبَهَ بِهِ مِنْكَ إِذْ كَانَ صَحِيحًا.

قَالَ: فَإِنِّي أَنَا هُوَ.

قَالَ: وَ كَانَ لَهُ أَنْدَرَانِ أَنْدَرُ لِلْقَمْحِ وَ أَنْدَرُ لِلشَّعِيرِ فَبَعَثَ اللَّهُ سَحَابَتَيْن

فَلَمَّا كَانَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى أَنْدَرِ الْقَمْحِ أَفْرَغَتْ فِيهِ الذَّهَبَ حَتَّى فَاضَ وَ أَفْرَغَتِ الْأُخْرَى فِي أَنْدَرِ الشَّعِيرِ حَتَّى فَاضَ. \*\*\*صحيح البخاري

٢٧٩ - وَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هُمَانِ النَّبِيِّ ﷺ

قَالَ:-بَيْنَا أَيُّوبُ يَغْتَسِلُ عُرْيَانًا، فَخَرَّ عَلَيْهِ جَرَادٌ مِنْ ذَهَبٍ،

فَجَعَلَ أَيُّوبُ يَحْتَثِي فِي ثَوْبِهِ،

فَنَادَاهُ رَبُّهُ: يَا أَيُّوبُ، ۖ أَلَمْ أَكُنْ أَغْنَيْتُكَ عَمَّا تَرَى؟

قَالَ: بَلَى وَ عِزَّتِكَ، وَ لَكِنْ لاَ غِنَى بِي عَنْ بَرَكَتِكَ "

وَوَهَبْنَا لَهُ وَ أَهْلَهُ, وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنَّا وَذِكْرَىٰ لِأُولِى ٱلْأَلْبَبِ الْ ﴿ وَخُذْ بِيدِكَ ضِغْثًا فَأُضْرِب بِهِۦ وَلَا تَحْنَثُ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا يَعْمَ ٱلْعَبَدُ إِنَّهُۥ أَوَّابُ عَنْ وَأَذَكُر عِبَدَنَا إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي ٱلْأَيْدِى وَٱلْأَبْصَدِ اللهِ إِنَّا ٱخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ ذِحْرَى ٱلدَّارِ اللهُ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ ٱلْمُصْطَفَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ اللهُ وَٱذْكُرْ إِسْمَعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَذَا ٱلْكِفْلِّ وَكُلُّ مِّنَ ٱلْأَخْيَادِ اللَّ هَلَا ذِكُرٌ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسِّنَ مَنَابٍ اللَّ جَنَّنتِ عَدْنِ مُفَنَّحَةً لَمْمُ ٱلأَبُوَبُ اللهُ مُتَّكِمِينَ فِيهَا يَدَّعُونَ فِيهَا بِفَكِهَةِ كَثِيرَةٍ وَشَرَابِ اللهُ لَلمُ ٱلأَبُوبُ اللهُ المُنْكِهَةِ كَثِيرَةٍ وَشَرَابِ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ وَعِندَهُمْ قَضِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَذْرَابُ اللَّى هَنذَا مَا تُوعَدُونَ لِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ اللَّي ﴿ إِنَّ هَاذَا لَرِزْقُنَا مَا لَهُ مِن نَّفَادٍ ﴿ فَأَنَّ هَاذًا وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَثَابِ ﴿ فَا جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا فَإِنْسَ اللَّهَادُ ﴿ هَا هَلَاا فَلْيَذُوقُوهُ جَمِيمٌ وَغَسَّاقُ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ وَءَاخَرُ مِن شَكْلِهِ أَزْوَجُ ﴿ هَا هَا فَوْجٌ مُقْنَحِمٌ مَّعَكُمُ لَا مَرْحَبًا بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُوا ٱلنَّارِ اللَّهُ قَالُوا بِلِّ أَنتُمَ لَا مَرْحَبًا بِكُرِّ أَنتُمْ قَدَّمْتُمُوهُ لَنَا فَيِفْسَ ٱلْقَرَارُ اللهُ قَالُواْ رَبَّنَا مَن قَدَّمَ لَنَا هَنذَا فَزِدُهُ عَذَابًا ضِعْفًا فِي ٱلنَّارِ اللهُ

وَوَهَبْنَا لَهُ وَ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِنَّا وَذِكْرَىٰ لِأُوْلِى ٱلْأَلْبَبِ ﴿ اللَّهُ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْثَا فَأَضْرِب بِهِ وَ وَلَا تَحْنَثُ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا ۚ يَعْمَ ٱلْعَبْدُ ۚ إِنَّهُ وَأَوَّابُ ﴿ اللَّهُ

## (وَوَهَبْنَا لَهُۥٓ أَهْلَهُۥ )

قيل: إن الله تعالى أحياهم له

## (وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ)

في الدنيا، و أغناه الله، و أعطاه مالا عظيما

## (رَحْمَةُ مِّنَّا)

\*\*\*بهِ عَلَى صَبْرِهِ وَ ثَبَاتِهِ وَ إِنَابَتِهِ وَ تَوَاضُعِهِ وَ اسْتِكَانَتِهِ

بعبدنا أيوب، حيث صبر فأثبناه من رحمتنا ثوابا عاجلا و آجلا.

## (وَذِكْرَىٰ لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ)

أي: و ليتذكر أولو العقول بحالة أيوب و يعتبروا،

فيعلموا أن من صبر على الضر، أن الله تعالى يثيبه ثوابا عاجلا و آجلا و يستجيب دعاءه إذا دعاه.

\*\*\*لِذَوِي الْعُقُولِ لِيَعْلَمُوا أَنَّ عاقبةَ الصَّبْرِ:- الفرجُ و المخرجُ و الراحة.

## ( وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْثًا )

أي حزمة شماريخ

# (فَأُضْرِب بِهِ عَرَلًا تَحْنَثُ )

قال المفسرون: وكان في مرضه و ضره، قد غضب على زوجته في بعض الأمور، فحلف: لئن شفاه الله ليضربنها مائة جلدة،

فلما شفاه الله، و كانت امرأته صالحة محسنة إليه، رحمها الله و رحمه، فأفتاه أن يضربها بضغث فيه مائة شمراخ ضربة واحدة، فيبر في يمينه.

## (إِنَّا وَجَدْنَكُ )

أي: أيوب

## (صَابِراً )

أي: ابتليناه بالضر العظيم، فصبر لوجه الله تعالى.

# (نِعْمَ ٱلْعَبْدُ)

الذي كمل مراتب العبودية، في حال السراء و الضراء، و الشدة و الرخاء.

## (إِنَّهُ وَ أَوَّابُ )

أي: كثير الرجوع إلى الله، في مطالبه الدينية و الدنيوية،

كثير الذكر لربه و الدعاء، و المحبة و التأله.

وَأَذَكُرْ عِبَدَنَا إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي ٱلْأَيْدِي وَٱلْأَبْصَدِ الْ اللهِ الم

إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى ٱلدَّارِ اللَّا

وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ ٱلْمُصْطَفَيْنَ ٱلْأَخْيَارِ السَّ

يقول تعالى: - ( وَأَذَكُرْ عِبْدُنّاً)

الذين أخلصوا لنا العبادة ذكرا حسنا،

(إَبْرَهِيمَ )

الخليل

(و)

ابنه

(وَإِسْحَلَقَ وَ)

ابن ابنه

(وَيَعْقُوبَ أُولِي ٱلْأَيْدِي )

أي: القوة على عبادة اللَّه تعالى

(وَأَلْأَبْصَدر )

أي: البصيرة في دين الله.

\*\*\*الْفِقْهِ فِي الدِّينِ.

وصفهم بالعلم النافع، و العمل الصالح الكثير.

( إِنَّا آخْلَصْنَكُم بِخَالِصَةِ )

عظیمة، و خصیصة جسیمة،

و هي: جعلنا(ذِڪُرَى ٱلدَّارِ )

الآخرة في قلوبهم،

و العمل لها صفوة وقتهم،

و الإخلاص و المراقبة لله وصفهم الدائم،

و جعلناهم (ذِكْرَى ٱلدَّارِ )

يتذكر بأحوالهم المتذكر،

و يعتبر بهم المعتبر،

و يذكرون بأحسن الذكر.

( وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ ٱلْمُصْطَفَيْنَ )

الذين اصطفاهم الله من صفوة خلقه،

(ٱلْأُخْيَارِ )

الذين لهم كل خلق كريم، و عمل مستقيم.

وَاذَكُرْ إِسْمَعِيلَ وَالْيَسَعَ وَذَا الْكِفْلِ وَكُلُّ مِّنَ الْأَخْيَادِ الْ الْكُولُ مِنَ الْأَخْيَادِ الْكُ مَا الْمُتَاقِينَ لَحُسِّنَ مَنَابِ الْأَنْ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسِّنَ مَنَابِ الْأَنْ

( وَأَذَكُرْ إِسْمَعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَذَا ٱلْكِفْلِ )

أي: و اذكر هؤلاء الأنبياء بأحسن الذكر، و أثن عليهم أحسن الثناء

(وَكُلُّ مِّنَ ٱلْأَخْيَادِ)

فإن كلا منهم من الأخيار الذين اختارهم الله من الخلق،

و اختار لهم أكمل الأحوال، من الأعمال، و الأخلاق، و الصفات الحميدة،

و الخصال السديدة.

(هَندًا)

أي: ذكر هؤلاء الأنبياء الصفوة و ذكر أوصافهم،

(ذِکر اُ

#### 

١ - يتذكـــر بأحوالهم المتذكرون،

٢-و يشتـــاق إلى الاقتداء بأوصافهم الحميدة المقتدون

٣-و يعرف ما منَّ الله عليهم به من الأوصاف الزكية، و ما نشر لهم من الثناء بين البرية.

فهذا نوع من أنواع الذكر، و هو ذكر أهل الخير،

و من أنواع الذكر، ذكر جزاء أهل الخير و أهل الشر، و لهذا قال: -

# (وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ)

ربهم، بامتثال الأوامر و اجتناب النواهي، من كل مؤمن و مؤمنة،

# (لَحُسْنَ مَثَابٍ )

أي: لمآبا حسنا، و مرجعا مستحسنا.

ثم فسره و فصله فقال:-

# جَنَّتِ عَدْنِ مُّفَنَّحَةً لَمُمُ ٱلْأَثِوَبُ ۗ

# مُتَّكِعِينَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَكِهَةِ كَثِيرَةِ وَشَرَابٍ اللهُ الل

# هَنَا مَا ثُوعَدُونَ لِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴿ ﴿ إِنَّ هَنَا لَرِزْقُنَا مَا لَهُ مِن نَّفَادٍ ﴿ ﴿ اللَّ

#### (جَنَّتِ عَدْنِ)

أي: جنات إقامة، لا يبغي صاحبها بدلا منها، من كمالها و تمام نعيمها، و ليسوا بخارجين منها و لا بمخرجين.

# (مُفَنَّحَةً لَمُمُ ٱلْأَبُوبُ )

لأجلهم أبواب منازلها و مساكنها

لا يحتاجون أن يفتحوها هم ، بل هم مخدومون،

و هذا دليل أيضا على الأمان التام،

و أنه ليس في جنات عدن، ما يوجب أن تغلق لأجله أبوابها.

#### (مُتَّكِينَ فِيهَا)

على الأرائك المزينات، و المجالس المزخرفات

#### (يَدُّعُونَ فِيهَا)

أي: يأمرون خدامهم،أن يأتوا

## (بفَنكِهُ قِ كَثِيرَةِ وَشَرَابٍ)

من كل ما تشتهيه نفوسهم، و تلذه أعينهم،

۲۳-م ۱۵- ص ٤٥٦

و هذا يدل على كمال النعيم، و كمال الراحة و الطمأنينة، و تمام اللذة.

( أو وَعِندُهُمُ اللهُ وَعِندُهُمُ اللهُ ا

من أزواجهم، الحور العين

(قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ )

طرفهن على أزواجهن، و طرف أزواجهن عليهن، ل\_\_\_\_\_\_

١ - جمالهم كلهم،

٢-و محبـــة كل منهما للآخر،

٣-و عـــدم طموحه لغيره،

و أنه لا يبغي بصاحبه بدلا و لا عنه عوضا

(أَنْرَابُ )

أي: على سن واحد، أعدل سن الشباب و أحسنه و ألذه.

( هَلْذَا مَا تُوعَدُونَ )

أيها المتقون

(لِيُوْمِ ٱلْحِسَابِ )

جزاء على أعمالكم الصالحة.

(إِنَّ هَلْذَا لَرِزْقُنَا )

الذي أوردناه على أهل دار النعيم

## (مَا لَهُ مِن نَّفَادٍ)

أي: انقطاع،

بل هو دائم مستقر في جميع الأوقات، متزايد في جميع الآنات.

و ليس هذا بعظيم على الرب الكريم، الرءوف الرحيم، البر الجواد،

الواسع الغني، الحميد اللطيف الرحمن، الملك الديان،

الجليل الجميل المنان،

ذي الفضل الباهر، و الكرم المتواتر، الذي لا تحصى نعمه،

و لا يحاط ببعض بره.

\*\*\*كَقَوْلِهِ تَعَالَى: {مَا عِنْدَكُمْ يَنْفَدُ وَمَا عِنْدَ اللَّهِ بَاقٍ} [النَّحْلِ: ٩٦]

وَ كَقَوْلِهِ {عَطَاءً غَيْرَ مَجْذُوذٍ} [هُودِ: ١٠٨]

وَ كَقَوْلِهِ {لَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونٍ} [فُصِّلَتْ: ٨]

أَيْ: غَيْرُ مَقْطُوعِ

وَ كَقَوْلِهِ: {أُكُلُهًا دَابِمٌ وَظِلُهَا تِلْكَ عُقْبَى الَّذِينَ اتَّقَوْا وَعُقْبَى الْكَافِرِينَ النَّارُ} [الرَّعْد: ٣٥]

هَنذاً وَإِنَ لِلطَّلِغِينَ لَشَرَّ مَنَابٍ اللَّهِ جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا فَإِنْسَأَلِهَادُ اللهُ

هَذَا فَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَغَسَّاقٌ ﴿ وَءَاخَرُ مِن شَكِّلِمِهِ أَزْوَجُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْرَوْجُ ﴿

هَنذَا فَيْجٌ مُقْنَحِمٌ مَّعَكُمُ لَا مَرْحَبًا بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُوا ٱلنَّارِ الْ

قَالُواْ بِلَ أَنتُعَ لَا مَرْحَبًا بِكُو أَنتُهُ قَدَّمْتُمُوهُ لَنَا فَيِثْسَ ٱلْفَرَارُ اللهُ

# قَالُواْ رَبُّنَا مَن قَدَّمَ لَنَا هَنذَا فَزِدْهُ عَذَابًا ضِعْفًا فِي ٱلنَّارِ اللهُ

(هَنذًا)

الجزاء للمتقين ما وصفناه

(وَإِنَّ لِلطَّلغِينَ )

أي: المتجاوزين للحد في الكفر و المعاصي

(لَشَرَّ مَثَابٍ )

أي:-لشر مرجع و منقلب.

ثم فصله فقال: (جَهَنَّمَ)

التي جمع فيها كل عذاب، و اشتد حرها، و انتهى قرها

(يَصْلَوْنَهَا)

أي: يعذبون فيها عذابا يحيط بهم من كل وجه

لهم من فوقهم ظلل من النار و من تحتهم ظلل.

(فَيِئْسَ الْمِهَادُ)

المعد لهم مسكنا و مستقرا.

(هَذَا)

المهاد، هذا العذاب الشديد، و الخزي و الفضيحة و النكال

## (فَلْيَذُوقُوهُ حَمِيدٌ)

ماء حار، قد اشتد حره، يشربونه فَيقَطعُ أمعاءهم.

## (وَغَسَّاقٌ)

و هو أكره ما يكون من الشراب، من قيح و صديد، مر المذاق، كريه الرائحة. \*\*\*الْبَارِدُ الَّذِي لَا يُسْتَطَاعُ مِنْ شِدَّةِ بَرْدِهِ الْمُؤْلِم

#### (وَءَاخَرُ مِن شَكَلِهِ }

أي: من نوعه

\*\*\*لونه

## (أَزُواَجُ )

\*\*\*وَ أَشْيَاءُ مِنْ هَذَا الْقَبِيلِ، الشَّيْءُ وَ ضِدُّهُ يُعَاقَبُونَ بِهَا.

الزَّمْهَرِيرِ وَ السَّمُومِ وَ شُرْبِ الْحَمِيمِ وَ أَكْلِ الزَّقُّومِ وَ الصُّعُودِ وَ الْهُوِيُّ إِلزَّقُومِ وَ السُّعُودِ وَ الْهُويُّ إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْأَشْيَاءِ الْمُخْتَلِفَةِ وَ الْمُتَضَادَّةِ

وَ الْجَمِيعُ مِمَّا يُعَذَّبُونَ بِهِ وَ يُهَانُونَ بِسَبِهِ.

أي: عدة أصناف من أصناف العذاب، يعذبون بها و يخزون بها.

و عند تواردهم على النار يشتم بعضهم بعضا،

و يقول بعضهم لبعض:-

# (هَاذَا فَوْجٌ مُقَادِكِمٌ )

\*\*\*داخل

۲۳-م ۲۵- ص ٤٥٦

# (مُعَكُمُّمُ)

النار

# (لَا مَرْحَبًا بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُوا ٱلنَّادِ )

\*\*\*هَذَا إِخْبَارٌ عَنْ قِيلِ أَهْلِ النَّارِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ كَمَا قَالَ تَعَالَى:

{كُلَّمَا دَخَلَتْ أُمَّةً لَعَنَتْ أُخْتَهَا} [الْأَعْرَافِ: ٣٨]

يَعْنِي بَدَلَ السَّلَامِ يَتَلَاعَنُونَ وَ يَتَكَاذَبُونَ وَ يَكْفُرُ بَعْضُهُمْ بِبَعْضِ فَتَقُولُ الطَّائِفَةُ الَّتِي بَعْدَهَا مَعَ الْخَزَنَةِ فَتَقُولُ الطَّائِفَةُ الَّتِي بَعْدَهَا مَعَ الْخَزَنَةِ مِنَ الزَّبَانِيَةِ:

#### (قَالُواً )

أي: الفوج المقبل المقتحم:

# (بَلُ أَنتُدُ لَا مَرْحَبًا بِكُرُ أَنتُدَ قَدَّمْتُمُوهُ)

أي: العذاب

# (لَّنَا )

بدعوتكم لنا، و فتنتكم و إضلالكم و تسببكم.

# (فَيِئْسَ ٱلْقَرَارُ)

\*الميسر:-فبئس دار الاستقرار جهنم.

قرار الجميع، قرار السوء و الشر.

ثم دعوا على المُغْوِين لهم،

 وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالًا كُنَّا نَعُدُّهُمْ مِّنَ ٱلْأَشْرَارِ اللهِ اللهِ اللهُ الْخَصْرُ اللهِ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقُّ تَخَاصُمُ أَهْلِ النّارِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الْوَجِدُ الْفَهَّارُ اللهِ اللهُ الْوَجِدُ الْفَهَّارُ اللهُ اللهُ الْوَجِدُ الْفَهَّارُ اللهُ اللهُ الْوَجِدُ اللهُ اللهُ الْوَجِدُ اللهُ اللهُ اللهُ الْوَجِدُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْوَجِدُ اللهُ الله

إِلَّا إِبْلِيسَ ٱسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ فَلَى قَالَ يَاإِبْلِيسُ مَا مَنعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيِّ أَسَتَكْبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ﴿ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْ أَفْ خَلَقْنَى مِن نَارِ خَلَقْنَهُ مِن طِينٍ ﴿ فَ فَا فَأَخْرَجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيمٌ ﴿ فَ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَيْقَ إِلَى يَوْمِ وَخَلَقْنَهُ وَمِن طِينٍ ﴿ فَ قَالَ فَأَخْرَجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيمٌ ﴿ فَ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَيْقَ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ فَ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَيْقَ إِلَى يَوْمِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ فَي اللّهُ عَلَى مَن ٱلمُنظرِينَ ﴿ اللّهُ عَلَوْمِ اللّهُ عَلَوْمِ اللّهُ عَلَوْمِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكَ لَا عَنْوِينَ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكَ الْمُعَلّمُ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُخْلَصِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

# وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالًا كُنَّا نَعُدُّهُم مِّنَ ٱلْأَشْرَارِ اللَّ

أَتَّخَذْنَهُمْ سِخْرِيًّا أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ ٱلْأَبْصَئُرُ ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقُّ تَخَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّارِ ﴿ الْ اللَّهُ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقُّ تَخَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّارِ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الل

(وَقَالُوا )

و هم في النار

(مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالًا كُنَّا)

رووو (نعلهم)

نزعم أنهـــم

(مِّنَ ٱلْأَشْرَارِ)

المستحقين لعذاب النار، و هم المؤمنون، تفقدهم أهل النار - قبحهم الله - هل يرونهم في النار؟

( أَتَّخَذْنَهُمْ سِخْرِيًّا أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ ٱلْأَبْصَلُ )

الأمـــر الاول:-

( أَتَّخَذْنَهُمْ سِخْرِيًّا )

\*الميسر:-هل تحقيرنا لهم و استهزاؤنا بهم خطأ،

إما أننا غالطون في عدنا إياهم من الأشرار، بل هم من الأخيار

و إنما كلامنا لهم من باب السخرية و الاستهزاء بهم، و هذا هو الواقع،

كما قال تعالى لأهل النار: - (إِنَّهُ كَانَ فَرِيقٌ مِنْ عِبَادِى يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَّا فَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّاحِينَ \* فَاتَّخَذْتُمُوهُمْ سِخْرِيًّا حَتَّى أَنْسَوْكُمْ ذِكْرِى وَكُنْتُمْ مِنْهُمْ تَضْحَكُونَ )

و الأمر الثاني: -

# (أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ ٱلْأَبْصَلُ )

\*الميسر:-أو أنهم معنا في النار، لكن لم تقع عليهم الأبصار؟

انهم لعلهم زاغت أبصارنا عن رؤيتهم معنا في العذاب

و إلا فهم معنا معذبون و لكن تجاوزتهم أبصارنا

#### فيحتمـــل أن:-

هذا الذي في قلوبهم فتكون العقائد التي اعتقدوها في الدنيا

و كثرة ما حكموا لأهل الإيمان بالنار تمكنت من قلوبهم

و صارت صبغة لها فدخلوا النار و هم بهذه الحالة فقالوا ما قالوا.

#### و يحتمـــل أن :-

كلامهم هذا كلام تمويه كما موهوا في الدنيا موهوا حتى في النار

و لهذا يقول أهل الأعراف لأهل النار

(أَهَوُلاهِ الَّذِينَ أَقْسَمْتُمْ لا يَنَالُهُمُ اللَّهُ بِرَحْمَةِ ادْخُلُوا الْجُنَّةَ لا خَوْفٌ عَلَيْكُمْ وَلا أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ )

قال تعالى مؤكدا ما أخبر به و هو أصدق القائلين

( إِنَّ ذَلِكَ ) الذي ذكرت لكم (لَحَقُّ )

ما فيه شك و لا مرية

(تَخَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّادِ )

\*الميسر:-من جدال أهل النار و خصامهم

قُلْ إِنَّمَا آنَا مُنذِرٌّ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ ﴿ كُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ٱلْعَزِيرُ ٱلْعَفَدُ اللَّهِ قُلُ هُوَ نَبُوًّا عَظِيمٌ الله أَنتُمُ عَنْهُ مُعْرِضُونَ الله مَا كَانَ لِىَ مِنْ عِلْمٍ بِٱلْمَلِإِ ٱلْأَعْلَىٰٓ إِذْ يَغْنَصِمُونَ ﴿ إِلَىٰٓ إِلَىٰٓ إِلَٰٓ ٱلْمَآ أَنَا نَذِيرُ مُبِينُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَجِدِينَ اللهُ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتِيكَةُ كُلُهُمُ أَجْمَعُونَ اللهُ إِلَّا إِبْلِيسَ ٱسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ فَالَ يَبَإِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ۚ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ﴿ ۖ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْنَنِي مِن نَّارِ وَخَلَقْنُهُ، مِن طِينٍ اللهُ قَالَ فَأَخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ اللهُ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَتِيٓ إِلَى يَوْمِ ٱلدِينِ اللهِ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ اللهِ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظرِينَ اللهُ إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴿ قَالَ فَبِعِزَّ لِكَ لَأُغُوبِنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ

# إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ اللَّهُ

 $(\Lambda\Lambda - \Lambda\Upsilon)$ 

(قُلُ )

يا أيها الرسول لهؤلاء المكذبين، إن طلبوا منك ما ليس لك و لا بيدك: - (إِنَّمَا أَنَا مُنذِرً )

هذا نهاية ما عندي، و أما الأمر فلله تعالى،

و لكني آمركم، و أنهاكم، و أحثكم على الخير و أزجركم عن الشر

(فَمَنِ اهْتَدَى فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَعَلَيْهَا)

(وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا ٱللَّهُ )

أي: ما أحد يؤله و يعبد بحق إلا الله

(ٱلْوَيِعِدُ )

\*الميسر:فهو المتفرد بعظمته و أسمائه وصفاته و أفعاله،

(ٱلْقَهَّارُ)

\*الذي قهر كل شيء و غلبه.

البرهان القاطع، و هو وحدته تعالى، و قهره لكل شيء،

فإن القهر ملازم للوحدة،

فلا يكون قهارين متساويين في قهرهما أبدا.

فالذي يقهر جميع الأشياء هو الواحد الذي لا نظير له،

و هو الذي يستحق أن يعبد وحده، كما كان قاهرا وحده،

و قرر ذلك أيضا بتوحيد الربوبية فقــــال:-

# (رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا يَتَنَهُمَا )

أي: خالقهما، و مربيهما، و مدبرها بجميع أنواع التدابير.

## (ٱلْعَزِيزُ )

الذي له القوة، التي بها خلق المخلوقات العظيمة.

## (ٱلْغَفَّارُ)

لجميع الذنوب، صغيرها، و كبيرها، لمن تاب إليه و أقلع منها.

فهذا الذي يحب و يستحق أن يعبد، دون من لا يخلق و لا يرزق،

و لا يضر و لا ينفع، و لا يملك من الأمر شيئا، و ليس له قوة الاقتدار، و لا بيده مغفرة الذنوب و الأوزار.

## (قُلُ)

## هُو)

\*\*\*القرآن

Oأي: ما أنبأتكم به من البعث و النشور و الجزاء على الأعمال

(نَبُوُّاً )

خبر

(عَظِيمٌ)

ينبغي الاهتمام الشديد بشأنه، و لا ينبغي إغفاله.

و لكن (أَنتُمُ عَنَّهُ مُعْرِضُونَ)

كأنه ليس أمامكم حساب و لا عقاب و لا ثواب،

فإن شككتم في قولي، و امتريتم في خبري،

فإني أخبركم بأخبار لا علم لي بها و لا درستها في كتاب،

فإخباري بها على وجهها، من غير زيادة و لا نقص، أكبر شاهد لصدقي،

## (مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمِ بِٱلْمَلِإِ ٱلْأَعْلَى )

أي: الملائكة

\*\*\*لَوْلَا الْوَحْيُ مِنْ أَيْنَ كُنْتُ أَدْرِي بِاخْتِلَافِ الْمَلَاِ الْأَعْلَى؟ يَعْنِي: فِي شَأْنِ آدَمَ وَ امْتِنَاعِ إِبْلِيسَ مِنَ السُّجُودِ لَهُ، وَ مُحَاجَّتِهِ رَبَّهُ فِي تَفْضِيلِهِ عَلَيْهِ.

## (إِذْ يَخْنَصِمُونَ )

لولا تعليم الله إياي، و إيحاؤه إلي،

و لهذا قال: (إِن يُوحَىٰ إِلَى إِلَّا أَنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّبِينُ )

۲۳-م ۱ ۹- ص ٤٥٧

أي: ظاهر النذارة، جليها، فلا نذير أبلغ من نذارته على.

• ثم ذكر اختصام الملأ الأعلى فقال: - (إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَكَمِكَةِ ) على وجه الإخبار

# (إِنِّي خَلِقًا بَشَرًا مِّن طِينٍ )

أي: مادته من طين.

( فَإِذَا سَوِّيتُهُ ،

أي:-سويت جسمه و تــــمّ

# (وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي فَقَعُوا لَهُۥ سَاجِدِينَ )

فوطَّن الملائكة الكرام أنفسهم على ذلك، حين يتم خلقه و نفخ الروح فيه، المتثالا لربهم، و إكراما لآدم الطِيِّلاً،

فلما تم خلقه في بدنه و روحه، و امتحن الله آدم و الملائكة في العلم، و ظهر فضله عليهم، أمرهم الله بالسجود.

( فَسَجَدَ ٱلْمَلَتِهِكُهُ )

فسجدوا

(كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ )

(إِلَّا إِبْلِيسَ )

لم يسجد

۲۳-م ۲۱- ص ٤٥٧

(اُسْتَكْبَر)

عن أمر ربه، و استكبر على آدم

( وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ )

في علم الله تعالى.

فــــــ( قَالَ ) اللّه موبخا و معاتبا:-

(يَاإِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيٌّ)

أي: شرفته و كرمته و اختصصته بهذه الخصيصة،

التي اختص بها عن سائر الخلق، و ذلك يقتضى عدم التكبر عليه.

(أَسْتَكْبَرْتَ )

في امتناعك

(أَمْ كُنْتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ )

(قَالَ )

إبليس معارضا لربه و مناقضا:-

(أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْنَنِي مِن نَارِ وَخَلَقْنَهُ، مِن طِينٍ)

و بزعمه أن عنصر النار خير من عنصر الطين،

(((و هذا من القياس الفاسد)))

فإن عنصر النـــار:-

۲۳-م ۲۱- ص ٤٥٧

مادة الشر و الفساد، و العلو و الطيش و الخفة

#### و عنصر الطيـــن :-

مادة الرزانة و التواضع و إخراج أنواع الأشجار و النباتات و هو يغلب النار و يطفئها، و النار تحتاج إلى مادة تقوم بها، و الطين قائم بنفسه،

○فهذا قياس شيخ القوم، الذي عارض به الأمر الشفاهي من الله، قد تبين غاية بطلانه و فساده،

فما بالك بأقيسة التلاميذ الذين عارضوا الحق بأقيستهم؟

فإنها كلها أعظم بطلانا و فسادا من هذا القياس.

فــــ (قَالَ)

الله له: –

(فَأَخْرَجُ مِنْهَا)

أي: من السماء و المحل الكريم.

(فَإِنَّكَ رَجِيمٌ)

أي: مبعد مدحور.

( وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَتِيٓ )

أي: طردي و إبعادي

## (إِلَىٰ يَوْمِ ٱلدِّينِ )

أي: دائما أبدا.

#### (قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِي إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ )

لشدة عداوته لآدم و ذريته، ليتمكن من إغواء من قدر الله أن يغويه.

#### فــــ (قَالَ)

الله مجيبا لدعوته، حيث اقتضت حكمته ذلك: -

## (فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظرِينَ اللَّ إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ )

حين تستكمل الذرية، يتم الامتحان.

فلما علم أنه منظر، بادى ربه، من خبثه، بشدة العداوة لربه و لآدم و ذريته،

فقال: - ( قَالَ فَبِعِزَّ نِكَ لَأُغُوِينَهُمُ أَجْمَعِينَ )

أولا: - يحتمل أن الباع للقساء القساء

و أنه أقسم بعزة الله ليغوينهم كلهم أجمعين.

## ( إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ )

\*\*\*كَمَا قَالَ: {أَرَأَيْتَكَ هَذَا الَّذِي كَرَّمْتَ عَلَىَّ لَبِنْ أَخَّرْتَنِي إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ

لأَحْتَنِكَنَّ ذُرِّيَّتَهُ إِلا قَلِيلا} [الْإِسْرَاء: ٦٢]

وَ هَوُّلَاءِ هُمُ الْمُسْتَثْنَوْنَ فِي الْآيَةِ الْأُخْرَى وَ هِيَ قَوْلُهُ تَعَالَى:

{إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ وَكَفَى بِرَبِّكَ وَكِيلا} [الْإِسْرَاءِ: ٦٥]

الله سيحفظهم من كيده.

#### ثانيا: -و يحتمل أن الباء للاستعانة: -

و أنه لما علم أنه عاجز من كل وجه

و أنه لا يضل أحدا إلا بمشيئة الله تعالى،

فاستعان بعزة الله على إغواء ذرية آدم هذا، و هو عدو الله حقا.

و نحن يا ربنا العاجزون المقصرون، المقرون لك بكل نعمة، ذرية من شرفته و كرمته،

فنستعين بعزتك العظيمة، و قدرتك، و رحمتك الواسعة لكل مخلوق، و رحمتك التي أوصلت إلينا بها، ما أوصلت من النعم الدينية و الدنيوية، و صرفت بها عنا ما صرفت من النقم، أن تعيننا على محاربته و عداوته، و السلامة من شره و شركه،

و نحسن الظن بك أن تجيب دعاءنا، و نؤمن بوعدك الذي قلت لنا:

(وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ)

فقد دعوناك كما أمرتنا، فاستجب لناكما وعدتنا

( إِنَّكَ لا تُخْلِفُ الْمِيعَادَ)

قَالَ فَأَلْحَقُّ وَٱلْحَقَّ أَقُولُ ﴿ لَا لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمْنَ تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ فَالَمْ فَالْمَا لَكُنَّ كَلِمُ اللَّهُ كَلِّفِينَ ﴿ فَا اللَّهُ اللَّهُ كَلِّفِينَ ﴿ فَا اللَّهُ اللللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللللِّلْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللِّلْمُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُواللِمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُولِلْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُولِقُلْمُ اللللْمُ اللللْمُولِمُ الللللْمُولُولُ اللللْمُولِمُ الللْمُولِمُ اللللْمُ الللْمُولِمُ اللللْمُولُ الللْمُولِمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُولُولُ الللْمُولُولُ اللْمُؤْمِنُ الللْمُولُولُ الللْمُولُولُ اللْمُؤْمُ الللْمُولُولُولُ الللْمُولِمُ الللْمُؤَالِمُ اللْمُؤْمُ الللْمُولُولُ الللْمُو

#### سورة الزمر-يِنْ لِيَعْرَالِكُمْزَالِيْ الْمُ

تَنْزِيلُ ٱلْكِنَابِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ اللَّ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بِٱلْحَقّ فَأَعْبُدِ ٱللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ٣٠ ۚ أَلَا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱخَّذُوا مِن دُونِدِهِ أُولِيكَآءَ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَيْ إِنَّ ٱللَّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَكَٰذِبٌ كَفَارٌ اللَّهُ اللَّهِ مَا هُمُ لَّوْ أَرَادَ ٱللَّهُ أَن يَتَّخِذَ وَلَدًا لَّاصْطَفَىٰ مِمَّا يَخْلُقُ مَا يَشَكَآهُ شُبْحَنَهُ هُوَ اللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴿ ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ يُكُوِّرُ ٱلَّيْلَ عَلَى ٱلنَّهَادِ وَيُكُوِّرُ ٱلنَّهَارَ عَلَى ٱلْيَلِّ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُسَكِّمٌ أَلَا هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفَّارُ اللَّهِ اللَّهِ الْعَقْدُ اللَّهُ قَالَ فَٱلْحَقُّ وَٱلْحَقَّ أَقُولُ ١١ ۖ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ١١٠

# قُلْ مَا آسَّعَلُكُوْ عَلَيْهِ مِنْ آجْرٍ وَمَا آنَاْ مِنَ الْمُتَّكِّقِفِينَ ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهُ مَا آسَعُلُكُوْ عَلَيْهِ مِنْ آجْهِ مِنْ آجُهُ بَعْدَجِينٍ ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَلَمِينَ الْحَالَمُ اللَّهُ اللّلَّ

(قَالَ )

اللّه تعالى

(فَالْخَقُ وَالْخَقَ أَقُولُ )

أي: الحق و صفي، و الحق قولي.

(لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ )

\*\*\*قُلْتُ: وَ هَٰذِهِ الْآيَةُ الْكَرِيَةُ كَقَوْلِهِ تَعَالَى:-

{وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي لأَمْلأنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ}

[السَّجْدَةِ: ١٣]

وَ كَقَوْلِهِ تَعَالَى: {قَالَ اذْهَبْ فَمَنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَاؤُكُمْ جَزَاءً مَوْفُورًا }

[الْإِسْرَاءِ: ٦٣]

○ فلما بين الرسول للناس الدليل و وضح لهم السبيل قال الله لــــه: -

( قُلْ مَا أَسْنَكُكُو عَلَيْهِ )

أي: على دعائي إياكم

(مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَاْ مِنَ الْمُتَّكِّلِفِينَ )

أدعي أمرا ليس لي، و أقفو ما ليس لي به علم، لا أتبع إلا ما يوحى إليَّ.

\*\*\*وَ مَا أَزِيدُ عَلَى مَا أَرْسَلَنِي اللَّهُ بِهِ، وَ لَا أَبْتَغِي زِيَادَةً عَلَيْهِ بَلْ مَا أُمِرْتُ بِهِ أَدَّيْتُهُ لَا أَزْيَدُ عَلَيْهِ وَ لَا أَنْقَصُ مِنْهُ وَ إِلَّا أَنْقَصُ مِنْهُ وَ إِلَّا أَنْقَصُ مِنْهُ وَ إِلَّا أَنْقَصُ مِنْهُ وَ إِلَّا أَبْتَغِي بِذَلِكَ وَجْهَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ وَ الدَّارَ الْآخِرَةَ.

\*\*\*صحيح البخاري

٤٨٠٩ -عَنْ مَسْرُوقٍ، قَالَ: دَخَلْنَا عَلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ،

قَالَ : يَا أَيُّهَا النَّاسُ، مَنْ عِلِمَ شَيْئًا فَلْيَقُلْ بِهِ،

وَ مَنْ لَمْ يَعْلَمْ فَلْيَقُلِ اللَّهُ أَعْلَمُ،

فَإِنَّ مِنَ العِلْمِ أَنْ يَقُولَ لِمَا لاَ يَعْلَمُ اللَّهُ أَعْلَمُ، قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لِنَبِيِّهِ ﷺ:- {قُلْ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَمَا أَنَا مِنَ المُتَكَلِّفِينَ} [ص: ٨٦]

#### (إِنْ هُوَ )

أي: هذا الوحي و القرآن

#### (إِلَّاذِكُرٌ لِلْعَالَمِينَ )

\*\*\* الْقُرْآنُ ذِكْرٌ لِجَمِيعِ الْمُكَلَّفِينَ مِنَ الْإِنْسِ وَ الْجِنِّ يتذكرون به كل ما ينفعهم، من مصالح دينهم و دنياهم،

فيكون شرفا و رفعة للعاملين به، و إقامة حجة على المعاندين.

#### 

١ - الذكر الحكيم، و النبأ العظيم

٢ - و إقامة الحجج و البراهين، على من كذب بالقرآن و عارضه،

و كذب من جاء به،

٣-و الإخبار عن عباد الله المخلصين،

٤-و جزاء المتقين و الطاغين.

فلهذا أقسم في أولها بأنه ذو الذكر، و وصفه في آخرها بأنه ذكر للعالمين.

و أكثر التذكير بها فيما بين ذلك، كقـــوله:-

( وَاذْكُرْ عَبْدَنَا وَاذْكُرْ عِبَادَنَا رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَذِكْرَى هَذَا ذِكْرُ )

اللَّهم علمنا منه ما جهلنا، و ذكرنا منه ما نسينا، نسيان غفلة و نسيان ترك.

(وَلَنْعَلَمُنَّ نَبَأَهُ

أي: خبره

(بَعْدَحِينِ)

و ذلك حين يقع عليهم العذاب و تتقطع عنهم الأسباب.

تم تفسير سورة ص بمنه تعالى و عونه.

تفسير سورة الزمر و هي مكية

سورة الزمر-دِ

تَنزِيلُ ٱلْكِنَّبِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ (اللَّهِ الْآلَا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَق قَاعَبُدِ اللَّهَ مُغْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ (اللَّهِ الدِّينُ ٱلْخَالِصُ وَالَّذِينَ الْغَالُو مِن دُونِهِ قَالِيكَ عَانَعَبُدُ هُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَى إِنَّ ٱللَّهَ يَعْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَنذِبُ كَفَارُ (الله اللهِ عَالَمُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

### (تَنْزِيلُ ٱلْكِنْبِ مِنَ ٱللَّهِ)

يخبر تعالى عن عظمة القرآن، و جلالة من تكلم به و نزل منه،

و أنه نزل من الله

## (ٱلْعَزِيزِ)

\*\*\*الْمَنِيعِ الْجَنَابِ

#### (لَلْحَكِيمِ)

\*\*\*في أَقْوَالِهِ وَ أَفْعَالِهِ، وَ شَرْعِهِ، وَ قَدَرِهِ.

أي: -الذي وصفه الألوهية للخلق،

و ذلك لعظمته و كماله، و العزة التي قهر بهاكل مخلوق، و ذل له كل شيء، و الحكمة في خلقه و أمره.

فالقرآن نازل ممن هذا وصفه،

و الكلام وصف للمتكلم، و الوصف يتبع الموصوف،

فكما أن اللّه تعالى هو الكامل من كل وجه، الذي لا مثيل له

فكذلك كلامه كامل من كل وجه لا مثيل له،

فهذا وحده كاف في وصف القرآن، دال على مرتبته.

## (إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ بِٱلْحَقِّ)

و لكنه - مع هذا - زاد بيانا لكماله بمن نزل عليه،

و هو محمد على الذي هو أشرف الخلق فعلم أنه أشرف الكتب،

۲۳-م۱۷- ص۶۵۸

و بما نزل به، و هو الحق، فنزل بالحق الذي لا مرية فيه،

لإخراج الخلق من الظلمات إلى النور،

و نزل مشتملا على الحق في أخباره الصادقة، و أحكامه العادلة

فكل ما دل عليه فهو أعظم أنواع الحق، من جميع المطالب العلمية

و ما بعد الحق إلا الضلال

و لما كان نازلا من الحق،

مشتملا على الحق لهداية الخلق، على أشرف الخلق، عظمت فيه النعمة، وجلَّت، و وجب القيام بشكرها،

و ذلك بإخلاص الدين لله،

فلهذا قال: (فَأَعْبُدِ أَللَّهُ مُغْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ)

أي: أخلص لله تعالى جميع دينك، من الشرائع الظاهرة و الشرائع الباطنة: - الإسلام و الإيمان و الإحسان، بأن تفرد الله وحده بها،

و تقصد به وجهه، لا غير ذلك من المقاصد.

## (أَلَا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ )

\*\*\* لَا يُقْبَلُ مِنَ الْعَمَلِ إِلَّا مَا أَخْلَصَ فِيهِ الْعَامِلُ لِلَّهِ، وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ.

كهذا تقرير للأمر بالإخلاص،

و بيان أنه تعالى كما أنه له الكمال كله،

و له التفضل على عباده من جميع الوجوه،

فكذلك له الدين الخالص الصافي من جميع الشوائب،

فهو الدين الذي ارتضاه لنفسه، و ارتضاه لصفوة خلقه و أمرهم به،

لأنه متضمن للتأله لله في حبه و خوفه و رجائه،

و للإنابة إليه في عبوديته، و الإنابة إليه في تحصيل مطالب عباده.

و ذلك الذي يصلح القلوب و يزكيها و يطهرها، دون الشرك به في شيء من العبادة.

فإن الله بريء منه، و ليس لله فيه شيء، فهو أغنى الشركاء عن الشرك، و هو مفسد للقلوب و الأرواح و الدنيا و الآخرة، مُشْقِ للنفوس غاية الشقاء، فلذلك لما أمر بالتوحيد والإخلاص، نهى عن الشرك به،

و أخبر بذم من أشرك به فقال: (وَالَّذِينَ التَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِياءً) أَي: يتولونهم بعبادتهم و دعائهم،معتذرين عن أنفسهم و قائلين: –

## (مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَيْ)

\*الميسر:-و تقربنا عنده منزلة

\*\*\*إِهَّا يَحْمِلُهُمْ عَلَى عِبَادَتِهِمْ لَهُمْ أَنَّهُمْ عَمَدُوا إِلَى أَصْنَامِ اتَّخَذُوهَا عَلَى صُوَرِ الْمَلَائِكَةِ الْمُقَرَّبِينَ فِي زَعْمِهِمْ،

فَعَبَدُوا تِلْكَ الصُّورَ تَنْزِيلًا لِذَٰلِكَ مَنْزِلَةَ عِبَادَتِهِمُ الْمَلَائِكَةَ؛

لِيَشْفَعُوا لَهُمْ عندِ الله في نَصْرِهِمْ وَ رِزْقِهِمْ،

وَ مَا يَنُوبُهُمْ مِنْ أَمْرِ الدُّنْيَا، فَأَمَّا الْمَعَادُ فَكَانُوا جَاحِدِينَ لَهُ كَافِرِينَ بِهِ.

\*\*\*وَ لِهَذَا كَانُوا يَقُولُونَ فِي تَلْبِيَتِهِمْ إِذَا حَجُّوا فِي جَاهِلِيَّتِهِمْ:-

"لَبَّيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ إِلَّا شَرِيكًا هُوَ لَكَ، مَّلْكُهُ وَ مَا مَلَكَ".

وَ هَذِهِ الشُّبْهَةُ هِيَ الَّتِي اعْتَمَدَهَا الْمُشْرِكُونَ فِي قَدِيمِ الدَّهْرِ وَ حَدِيثِهِ، وَ جَاءَتْهُمُ الرُّسُلُ صَلَوَاتُ اللَّهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ، بِرَدِّهَا وَ النَّهْيِ عَنْهَا، وَ الدَّعْوَةِ إِلَى إِفْرَادِ الْعِبَادَةِ لِلَّهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ،

وَ أَنَّ هَذَا شَيْءٌ اخْتَرَعَهُ الْمُشْرِكُونَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِمْ، لَمْ يَأْذَنِ اللهُ فِيهِ وَ لَا رَضِيَ بِهِ، بَلْ أَبْغَضَهُ وَ نَهَى عَنْهُ:-

{وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولا أَنِ أُعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ} [النَّحْلِ:٣٦] {وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلا نُوجِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلا أَنَا فَاعْبُدُونِ} [الْأَنْبِيَاءِ:٢٥]

\*\*\*وَ أَخْبَرَ أَنَّ المَلائكة التي في السموات مِنَ الْمُقَرَّبِينَ وَ غَيْرِهِمْ، كُلَّهُمْ عَبِيدٌ خَاضِعُونَ شِّه، لَا يَشْفَعُونَ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ لِمَنِ ارْتَضَى، وَ لَيْسُوا عِنْدَهُ كَالْأُمَرَاءِ عِنْدَ مُلُوكِهِمْ، يُشَفَّعُونَ عِنْدَهُمْ بِغَيْرِ إِذْنِهِمْ فِيمَا أَحَبَّهُ الْمُلُوكُ وَ أَبَوْهُ،

{فَلا تَضْرِبُوا لِلَّهِ الْأُمْثَالَ} [النَّحْلِ:٧٤] تَعَالَى اللَّهُ عَنْ ذَلِكَ.

أي: لترفع حوائجنا لله، و تشفع لنا عنده،

و إلا فنحن نعلم أنها، لا تخلق، و لا ترزق، و لا تملك من الأمر شيئا.

أي: فهؤلاء، قد تركوا ما أمر الله به من الإخلاص،

و تجرأوا على أعظم المحرمات، و هو الشرك،

و قاسوا الذي ليس كمثله شيء، الملك العظيم، بالملوك،

و زعموا بعقولهم الفاسدة و رأيهم السقيم، أن الملوك كما أنه لا يوصل إليهم إلا بوجهاء، و شفعاء، و وزراء يرفعون إليهم حوائج رعاياهم، و يستعطفونهم عليهم، و يمهدون لهم الأمر في ذلك، أن الله تعالى كذلك. و هذا القياس من أفسد الأقيسة،

و هو يتضمن التسوية بين الخالق و المخلوق،

مع ثبوت الفرق العظيم، عقلا و نقلا و فطرة،

فإن الملوك، إنما احتاجوا للوساطة بينهم و بين رعاياهم،

لأنهم لا يعلمون أحوالهم.

فيحتاج من يعلمهم بأحوالهم،

و ربما لا يكون في قلوبهم رحمة لصاحب الحاجة،

فيحتاج من يعطفهم عليه و يسترحمه لهم و يحتاجون إلى الشفعاء و الوزراء، و يخافون منهم، فيقضون حوائج من توسطوا لهم، مراعاة لهم،

و مداراة لخواطرهم،

و هم أيضا فقراء، قد يمنعون لما يخشون من الفقر.

و أما الرب تعالى، فهو الذي أحاط علمه بظواهر الأمور و بواطنها،

الذي لا يحتاج من يخبره بأحوال رعيته و عباده، و هو تعالى أرحم الراحمين،

و أجود الأجودين، لا يحتاج إلى أحد من خلقه يجعله راحما لعباده،

بل هو أرحم بهم من أنفسهم و والديهم،

و هو الذي يحثهم و يدعوهم إلى الأسباب التي ينالون بها رحمته،

و هو يريد من مصالحهم ما لا يريدونه لأنفسهم،

و هو الغني، الذي له الغنى التام المطلق، الذي لو اجتمع الخلق من أولهم

و آخرهم في صعيد واحد فسألوه، فأعطى كلا منهم ما سأل و تمنى، لم ينقصوا من غناه شيئا،

و لم ينقصوا مما عنده، إلا كما ينقص البحر إذا غمس فيه المخيط.

و جميع الشفعاء يخافونه، فلا يشفع منهم أحد إلا بإذنه، و له الشفاعة كلها. فبهذه الفروق يعلم جهل المشركين به، و سفههم العظيم، و شدة جراءتهم عليه.

و يعلم أيضا الحكمة في كون الشرك لا يغفره الله تعالى، لأنه يتضمن القدح في الله تعالى،

و لهذا قال حاكما بين الفريقين، المخلصين و المشركين،

و في ضمنه التهديد للمشركين :-

## (إِنَّ ٱللَّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ)

\*\*\*يَوْمَ الْقِيَامَةِ،

### (فِي مَا هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ)

أَيْ: سَيَفْصِلُ بَيْنَ الْخَلَائِقِ يَوْمَ مَعَادِهِمْ، وَ يَجْزِي كُلُّ عَامِلٍ بِعَمَلِهِ،

{وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلابِكَةِ أَهَوُلاءِ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلِيُّنَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ} [سَبَأِ:٤١، ٤٠] .

و قد علم أن حكمه أن المؤمنين المخلصين في جنات النعيم،

و من يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة، و مأواه النار.

#### (إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي)

أي: لا يوفق للهداية إلى الصراط المستقيم

#### (مَنْ هُوَكَندِبُ كَفَارٌ )

أي: وصفه الكذب أو الكفر، بحيث تأتيه المواعظ و الآيات

و لا يزول عنه ما اتصف به، و يريه الله الآيات، فيجحدها و يكفر بها و يكذب،

فهذا أنَّى له الهدى و قد سد على نفسه الباب،

و عوقب بأن طبع الله على قلبه، فهو لا يؤمن؟

# لَّوْ أَرَادَ ٱللَّهُ أَن يَتَّخِذَ وَلَدًا لَآصَطَفَى مِنَا يَخْلُقُ مَا يَشَكَآهُ سُبْحَكُنَهُ وَاللهُ الْوَحِدُ الْقَهَكَادُ اللهُ الْمَالِمُ الْوَحِدُ الْقَهَكَادُ اللهُ

أي: (لَّوْأَرَادَ ٱللَّهُ أَن يَتَّخِذَ وَلَدًا)

كما زعم ذلك من زعمه، من سفهاء الخلق

#### (لْأَصْطَفَىٰ مِنَا يَخْلُقُ مَا يَشَكَاهُ)

بعض مخلوقاته التي يشاء اصطفاءه، و اختصه لنفسه

و جعله بمنزلة الولد، و لم يكن حاجة إلى اتخاذ الصاحبة.

\*\*\*لَكَانَ الْأَمْرُ عَلَى خِلَافِ مَا يَزْعُمُونَ .

وَ هَذَا شَرْطٌ لَا يَلْزَمُ وُقُوعُهُ وَ لَا جَوَازُهُ، بَلْ هُوَ مُحَالٌ، وَ إِنَّمَا قَصَدَ تَجْهِيلَهُمْ فِيمَا ادَّعَوْهُ وَ زَعَمُوهُ، كَمَا قَالَ:-{لَوْ أَرَدْنَا أَنْ نَتَّخِذَ لَهُوًا لِا تَّخَذْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا إِنْ كُنَّا فَاعِلِينَ} [الْأَنْبِيَاءِ:١٧]

{قُلْ إِنْ كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدٌ فَأَنَا أَوَّلُ الْعَابِدِينَ} [الزُّخْرُفِ: ٨١] كُلُّ هَذَا مِنْ بَابِ الشَّرْطِ،

وَ يَجُوزُ تَعْلِيقُ الشَّرْطِ عَلَى الْمُسْتَحِيلِ لِقَصْدِ الْمُتَكَلِّمِ.

وَ قَوْلُهُ: –

#### (سُبْحَكنَهُ )

عما ظنه به الكافرون، أو نسبه إليه الملحدون.

\*\*\*تَعَالَى وَ تَنَزَّهَ وَ تَقَدَّسَ عَنْ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ،

#### (هُوَاللَّهُ ٱلْوَحِدُ)

أي: الواحد (الْأَحَدُ) في ذاته، و في أسمائه، و في صفاته، و في أفعاله،

\*\*\*الْفَرْدُ الصَّمَدُ، الَّذِي كَلُّ شَيْءٍ عَبْدٌ لَدَيْهِ، فَقِيرٌ إِلَيْهِ،

وَ هُوَ الْغَنِيُّ عَمَّا سِوَاهُ الَّذِي قَدْ قَهَرَ الْأَشْيَاءَ فَدَانَتْ لَهُ وَ ذَلَّتْ وَ خَضَعَتْ. () فلا شبيه له في شيء من ذلك، و لا مماثل،

فلو كان له ولد، لاقتضى أن يكون شبيها له في وحدته،

لأنه بعضه، و جزء منه.

#### (ٱلْقَهَارُ)

لجميع العالم العلوي و السفلي،

فلو كان له ولد لم يكن مقهورا، و لكان له إدلال على أبيه و مناسبة منه.

#### و وحدته تعالى و قهره متلازمــــان:-

فالواحد لا يكون إلا قهارا،

و القهار لا يكون إلا واحدا،

و ذلك ينفى الشركة له من كل وجه.

يخبر تعالى أنه (خَلَقَ ٱلسَّكَنُونِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ )

أي: بالحكمة و المصلحة، و ليأمر العباد و ينهاهم، و يثيبهم و يعاقبهم.

## (يُكُوِّرُ ٱلْيَنَلَ عَلَى ٱلنَّهَارِ وَيُكُوِّرُ ٱلنَّهَارَ عَلَى ٱلْيَلِّ )

أي: يدخل كلا منهما على الآخر، و يحله محله،

فلا يجتمع هذا و هذا، بل إذا أتى أحدهما انعزل الآخر عن سلطانه.

\*\*\*سَخَّرَهُمَا يَجْرِيَانِ مُتَعَاقِبَيْنَ لَا يَقِرَّانِ،كُلُّ مِنْهُمَا يَطْلُبُ الْآخَرَ طَلَبًا حَثِيتًا،

كَقَوْلِهِ:-{يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا} [الْأَعْرَافِ:٥٤]

(وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَدَرُ )

بتسخير منظم، و سير مقنن.

(ڪُلُّ)

من الشمس و القمر

(یجری)

متأثرا عن تسخيره تعالى

(لِأَجَالِ مُسكمًّى)

و هو انقضاء هذه الدار و خرابها،

فيخرب الله آلاتها و شمسها و قمرها،

و ينشئ الخلق نشأة جديدة ليستقروا في دار القرار، الجنة أو النار.

## (أَلَاهُوَالْعَزِيزُ)

الذي لا يغالب، القاهر لكل شيء، الذي لا يستعصي عليه شيء، الذي من عزته أوجد هذه المخلوقات العظيمة، و سخرها تجري بأمره.

## (ٱلْغَفَّارُ)

لذنوب عباده التوابين المؤمنين، كما قال تعالى:

(وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ اهْتَدَى)

الغفار لمن أشرك به بعد ما رأى من آياته العظيمة، ثم تاب و أناب.

خَلَقَكُمُ مِّن نَّفْسٍ وَبِحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْأَنْعَلِمِ ثَمَانِيلَةً أَزْوَجَ يَخْلُقُكُمُ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ خَلْقًا مِّنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلْمَاتِ ثَلَاثٍ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَـهُ ٱلْمُلْكُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوِّ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ 🖤 إِن تَكْفُرُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ عَنكُمْ ۖ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرِّ وَإِن تَشْكُرُواْ يَرْضَهُ لَكُمُّ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ ثُمَّ إِلَى رَبِكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّتُكُمْ بِمَا كُنْهُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّهُ. عَلِيكُمْ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ ﴿ ﴾ وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَنَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ. مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِّنْهُ نَسِي مَا كَانَ يَدْعُوٓ أَ إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَندَادًا لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِهِ مُ قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفُرِكَ قَلِيلًا ۖ إِنَّكَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلنَّارِ اللَّ أَمَّنْ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدًا وَقَـآ إِمَّا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِۦۗ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۗ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلأَلْبَبِ ١٠٠٠ قُلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ ٱحْسَنُواْ فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَاسِعَةً إِنَّمَا يُوفَى ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابِ (اللهُ

خَلَقَكُمُ مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْأَنْعَلَمِ ثَمَنِيكَة أَزْوَجَ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَتِكُمْ خَلْقًا مِّنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلْمَنتِ ثَلَثٍ

# ذَالِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلُكِّ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوِّ فَأَنَّ تُصْرَفُونَ اللَّهُ المُلكِ

إِن تَكَفُرُواْ فَإِنَ ٱللَّهَ عَنِيُّ عَنكُمُ ۗ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرُّ وَإِن تَشْكُرُواْ يَرْضَهُ لَكُمُّ وَلَا يَرْضَهُ لَكُمُّ وَلَا يَرْدُ وَاذِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّثُكُم بِمَا كُنكُمْ تَعْمَلُونَ فَلَا تَزِرُ وَاذِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّثُكُم بِمَا كُنكُمْ تَعْمَلُونَ وَلَا تَزِرُ وَاذِرَةٌ وَإِن لَا اللهُ لُودِ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ا

و من عزته أن (خَلَقَكُمُ)

على كثرتكم و انتشاركم، في أنحاء الأرض،

\*\*\*مَعَ اخْتِلَافِ أَجْنَاسِكُمْ وَ أَصْنَافِكُمْ وَ أَلْسِنَتِكُمْ وَ أَلْوَانِكُمْ

(مِّن نَّفْسِ وَبِحِدَةٍ )

وَ هُوَ آدَمُ الْكِيْلَا

(ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا)

و ذلك ليسكن إليها و تسكن إليه، و تتم بذلك النعمة.

\*\*\*وَ هِيَ حَوَّاءُ، عَلَيْهِمَا السَّلَامُ، كَقَوْلِهِ:-

{يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَّ مِنْهُمَا رَجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً} [النِّسَاء:١]

(وَأَنزَلَ لَكُو مِّنَ ٱلْأَنْعَلَمِ)

أي: خلقها بقدر نازل منه، رحمة بكم

(ثَمَنِيَةَ أَزُوكِجٌ )

۲۳-م ۱۸- ص ٤٥٩

و هي التي ذكرها في سورة الأنعام

{ثَمَانِيَةً أَزْوَاجٍ مِنَ الضَّأْنِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْمَعْزِ اثْنَيْنِ} [الْأَنْعَامِ:١٤٣]

{وَمِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَقَرِ اثْنَيْنِ} [الْأَنْعَامِ:١٤٤]

و خصها بالذكر، مع أنه أنزل لمصالح عباده من البهائم غيرها، لــــ:-

١ - كثرة نفعه\_\_\_ا،

٢ - و عموم مصالحها،

٣-و لشرفه\_\_\_ا،

٤-و لاختصاصها بأشياء لا يصلح غيرها،

كالأضحية و الهدي، و العقيقة، و وجوب الزكاة فيها،

٥-و اختصاصها بالدية.

و لما ذكر خلق أبينا و أمنا، ذكر ابتداء خلقنا

فقال: (يَخُلُقُكُمْ)

\*\*\*قَدَّرَكُمْ

(فِي بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمُّ)

(خَلْقًا مِّنْ بَعْدِ خَلْقٍ)

\*\*\*يَكُونُ أَحَدُكُمْ أَوَّلًا نُطْفَةً، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً، ثُمَّ يُخْلَقُ فَيَكُونُ لَحْمًا وَ عَظْمًا وَ عَصَبًا وَ عُرُوقًا،

وَ يُنْفَخُ فِيهِ الرُّوحُ فَيَصِيرُ خَلْقًا آخَرَ، {فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْحَالِقِينَ} [الْمُؤْمِنُونَ: ١٤].

أي: طورا بعد طور، و أنتم في حال لا يد مخلوق تمسكم، و لا عين تنظر اليكم، و هو قد رباكم في ذلك المكان الضيق

## (فِي ظُلُمَاتٍ ثَلَاثٍ )

ظلمة البطن، ثم ظلمة الرحم، ثم ظلمة المشيمة

[الَّتِي هِيَ كَالْغِشَاوَةِ وَ الْوِقَايَةِ عَلَى الْوَلَدِ]

#### (ذَالِكُمُ)

الذي خلق السماوات و الأرض، و سخر الشمس و القمر،

و خلقكم و خلق لكم الأنعام و النعم

## (ٱللَّهُ رَبُّكُمْ)

أي: المألوه المعبود، الذي رباكم و دبركم

## (كَالْمُالُكُ )

\*الميسر:المتفرد بالملك المتوحد بالألوهية المستحق للعبادة وحده،

Оفكما أنه الواحد في خلقه و تربيته لا شريك له في ذلك،

فهو الواحد في ألوهيته، لا شريك له،

و لهذا قال: (لَا إِلَنهَ إِلَّا هُوٍّ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ )

\*الميسر:-فكيف تعدلون عن عبادته إلى عبادة غيره من خلقه؟

نعد هذا البيان ببيان استحقاقه تعالى للإخلاص وحده إلى عبادة الأوثان، التي لا تدبر شيئا، و ليس لها من الأمر شيء.

(إِن تَكْفُرُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنكُمْ )

لا يضره كفركم، كما لا ينتفع بطاعتكم

و لكن أمره و نهيه لكم محض فضله و إحسانه عليكم.

\*\*\*كَمَا قَالَ مُوسَى:

{إِنْ تَكُفُرُوا أَنْتُمْ وَمَنْ فِي الأَرْضِ جَمِيعًا فَإِنَّ اللَّهَ لَغَنِيُّ حَمِيدً} [إِبْرَاهِيمَ: ٨] صحيح مسلم

٢٥٧٧-قال النبي ﷺ:-

يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَ آخِرَكُمْ وَ إِنْسَكُمْ وَ جِنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَتْقَى قَلْبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ مِنْكُمْ، مَا زَادَ ذَلِكَ فِي مُلْكِي شَيْئًا،

يَا عِبَادِي لِّوْ أَنَّ أُوَّلَكُمْ وَ آخِرَكُمْ ۖ وَ إِنْسَكُمْ وَ جِنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَفْجَرِ قَلْبِ رَجُلِ وَاحِدِ، مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِنْ مُلْكِي شَيْئًا،

#### (وَلَا يَرْضَىٰ )

\*\*\*لَا يُحِبُّهُ وَ لَا يَأْمُرُ بِهِ

## (لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرِّ)

لكمال إحسانه بهم، و علمه أن الكفر يشقيهم شقاوة لا يسعدون بعدها، و لأنه خلقهم لعبادته،

فهي الغاية التي خلق لها الخلق، فلا يرضى أن يدعوا ما خلقهم لأجله.

## (وَإِن تَشْكُرُوا)

للّه تعالى بتوحيده، و إخلاص الدين له

## (يَرْضَهُ لَكُمٌّ )

لرحمته بكم،

و محبته للإحسان عليكم،

و لفعلكم ما خلقكم لأجله.

و كما أنه لا يتضرر بشرككم و لا ينتفع بأعمالكم و توحيدكم،

كذلك كل أحد منكم له عمله، من خيــــر و شـــر

## (وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى )

\*\*\*لَا تَحْمِلُ نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا، بَلْ كُلُّ مُطَالَبٌ بِأَمْرِ نَفْسِهِ،

# (ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمُ مُنْجِعُكُمْ)

في يوم القيامة

# (فَيُنَتِئُكُم بِمَاكُنُمُ تَعْمَلُونًا)

إخبارا أحاط به علمه،

و جرى عليه قلمه،

و كتبته عليكم الحفظة الكرام،

و شهدت به عليكم الجوارح، فيجازي كلا منكم ما يستحقه.

## (إِنَّهُ عَلِيكُمْ بِذَاتِ ٱلصُّدُودِ)

أي: بنفس الصدور، و ما فيها من وصف برِّ أو فجور، و المقصود من هذا، الإخبار بالجزاء بالعدل التام.

وَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ, مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ, نِعْمَةً مِّنْهُ
 فَيى مَا كَانَ يَدْعُوَا إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلّهِ أَندَادًا لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِهِ ـ فَنِي مَا كَانَ يَدْعُوا إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلّهِ أَندَادًا لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِهِ ـ فَي مَن السَّحَدِ النَّارِ (اللهُ اللهُ عَلَيْهُ إِنَّكَ مِنْ اصْحَدِ النَّارِ (اللهُ اللهُ عَلَيْهُ إِنَّكَ مِنْ اصْحَدِ النَّارِ (اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ال

#### (وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَانَ )

یخبر تعالی عن کرمه بعبده و إحسانه و بره، و قلة شکر عبده،

و أنه حين يمسه

#### (حُبِيٍّ )

من مرض أو فقر، أو وقوع في كربة بَحْرٍ أو غيره، أنه يعلم أنه لا ينجيه في هذه الحال إلا الله،

### (دَعَا رَبَّهُ, مُنِيبًا إِلَيْهِ)

فيدعوه متضرعا منيبا، و يستغيث به في كشف ما نزل به و يلح في ذلك.

\*\* عِنْدَ الْحَاجَةِ يَضْرَعُ وَ يَسْتَغِيثُ بِاللَّهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: - {وَإِذَا مَسَّكُمُ الظُّرُّ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَنْ تَدْعُونَ إِلا إِيَّاهُ فَلَمَّا نَجَّاكُمْ إِلَى الْبَرِّ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ الإِنْسَانُ كَفُورًا } [الْإِسْرَاءِ: ٦٧]

(ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ

اللّه

#### (نِعْمَةُ مِنْهُ)

بأن كشف ما به من الضر و الكربة،

\*\*\*في حَالِ الرَّفَاهِيَةِ يَنْسَى ذَلِكَ الدُّعَاءَ وَ التَّضَرُّعَ،

كَمَا قَالَ تَعَالَى:-{وَإِذَا مَسَّ الإِنْسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَابِمًا فَلَمَّا كَمَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَنْ لَمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرِّ مَسَّهُ} [يُونُسَ:١٢].

## (نَسِيَ مَا كَانَ يَدْعُوٓ أَ إِلَيْهِ مِن قَبَّلُ)

أي: نسي ذلك الضر الذي دعا الله لأجله، و مركأنه ما أصابه ضر، و استمر على شركه.

### (وَجَعَلَ لِلَّهِ أَندَادًا )

\*\*\*فِي حَالِ الْعَافِيَةِ يُشْرِكُ بِاللَّهِ، وَ يَجْعَلُ لَهُ أَنْدَادًا.

(لِّيْضِلَّ عَن سَبِيلِهِ ۚ )

بنفسه، و يضل غيره،

لأن الإضلال فرع عن الضلال، فأتى بالملزوم ليدل على اللازم.

(قُلُ )

لهذا العاتي، الذي بدل نعمة الله كفرا:-

(تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنَّكَ مِنْ أَصْحَنبِ ٱلنَّارِ)

فلا يغنيك ما تنمتع به إذا كان المآل النار.

(أَفَرَأَيْتَ إِنْ مَتَّعْنَاهُمْ سِنِينَ \* ثُمَّ جَاءَهُمْ مَا كَانُوا يُوعَدُونَ \* مَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يُمَتَّعُونَ)

\*\*\*قُلْ لِمَنْ هَذِهِ حَالُهُ وَ طَرِيقَتُهُ وَ مَسْلَكُهُ: مَّتَعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا.

وَ هَذَا تَهْدِيدٌ شَدِيدٌ وَ وَعِيدٌ أَكِيدٌ،

كَقَوْلِهِ:-{قُلْ تَمَتَّعُوا فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى النَّارِ} [إِبْرَاهِيمَ:٣٠]

وَ قَوْلُهُ:-{نُمَتِّعُهُمْ قَلِيلا ثُمَّ نَضْطَرُّهُمْ إِلَى عَذَابٍ غَلِيظٍ} [لقهان:٢٤]

أَمَّنْ هُوَ قَننِتُ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدًا وَقَآ إِمَّا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِـ

قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۗ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَ إِنَّ

( أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ )

\*الميسر:-أم من هو عابد لربه طائع له،

### (ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ)

\*\*\*جَوْفُ اللَّيْلِ

\*\*\*وَ قَالَ آخرون:- أَوَّلُهُ وَ أَوْسَطُهُ وَ آخِرُهُ.

#### (سَاجِدُا وَقَاآيِمًا)

\*\*\*حَالِ سُجُودِهِ وَ فِي حَالِ قِيَامِهِ؛

وَ لِهَذَا اسْتَدَلَّ بِهَذِهِ الْآيَةِ مَنْ ذَهَبَ إِلَى أَنَّ الْقُنُوتَ هُوَ الْخُشُوعُ فِي الصَّلَاةِ، لَيْسَ هُوَ الْقِيَامُ وَحْدَهُ كَمَا، ذَهَبَ إِلَيْهِ آخَرُونَ.

## (يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ ]

\*\*\* فَإِذَا كَانَ عِنْدَ الِاحْتِضَارِ فَلْيَكُن الرَّجَاءُ هُوَ الْغَالِبُ عَلَيْهِ،

الله و غيره، و بين العامل بطاعة الله و غيره، و بين العالم و الجاهل،

و أن هذا من الأمور التي تقرر في العقول تباينها،

و علم علما يقينا تفاوتها،

فليس المعرض عن طاعة ربه، المتبع لهواه،

كمن هو (قَننِتُ )

أي: مطيع لله بأفضل العبادات

و هي الصلاة، و أفضل الأوقات و هو أوقات الليل،

فوصفه بكثرة العمل و أفضله، ثم وصفه بالخوف و الرجاء،

و ذكر أن متعلق الخوف عذاب الآخرة، على ما سلف من الذنوب،

و أن متعلق الرجاء، رحمة الله، فوصفه بالعمل الظاهر و الباطن.

## (قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ )

ربهم و يعلمون دينه الشرعي و دينه الجزائي،

و ما له في ذلك من الأسرار و الحكم

(وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۗ)

شيئا من ذلك؟

لا يستوي هؤلاء و لا هؤلاء،

كما لا يستوي الليل و النهار، و الضياء و الظلام، و الماء و النار.

(إِنَّمَا يَتَذَّكُّرُ )

إذا ذكروا

(أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ)

أي: أهل العقول الزكية الذكية،

فهم الذين يؤثرون الأعلى على الأدنى،

فيؤثرون العلم على الجهل، و طاعة الله على مخالفته،

لأن لهم عقولا ترشدهم للنظر في العواقب،

بخلاف من لا لب له و لا عقل، فإنه يتخذ إلهه هواه.

قُلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُواْ رَبَّكُمُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَنذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَلَا يَعِبَادِ اللَّانِينَ عَسَنَواْ فِي هَنذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَلَا يَكُمُ لِلَّذِينَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ اللَّ

( قُلُ )

مناديا لأشرف الخلق،

## (يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّقُوا رَبَّكُمْ )

و هم المؤمنون، آمرا لهم بأفضل الأوامر، و هي التقوى،

ذاكرا لهم السبب الموجب للتقوى،

و هو ربوبية الله لهم و إنعامه عليهم، المقتضي ذلك منهم أن يتقوه، و من ذلك ما مَنَّ الله عليهم به من الإيمان فإنه موجب للتقوى،

كما تقول: - أيها الكريم تصدق، و أيها الشجاع قاتل.

و ذكر لهم الثواب المنشط في الدنيا

فقال: - (لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَنذِهِ ٱلدُّنْيَا)

بعبادة ربهم

#### (حُسَنَةً)

و رزق واسع، و نفس مطمئنة، و قلب منشرح، كما قال تعالى: – (مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً) (وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةً

إذا منعتم من عبادته في أرض،

فهاجروا إلى غيرها، تعبدون فيها ربكم، و تتمكنون من إقامة دينكم.

و لما قال: (لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَنذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً )

كان لبعض النفوس مجال في هذا الموضع،

و هو أن النص عام، أنه كل من أحسن فله في الدنيا حسنة،

فما بال من آمن في أرض يضطهد فيها و يمتهن، لا يحصل له ذلك،

دفع هذا الظن بقوله: (وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَاسِعَةً )

و هنا بشارة نص عليها النبي ﷺ بقوله: -

« لا تزال طائفة من أمتي على الحق ظاهرين لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتى أمر الله وهم على ذلك »

تشير إليه هذه الآية، و ترمى إليه من قريب،

و هو أنه تعالى أخبر أن أرضه واسعة،

فمهما منعتم من عبادته في موضع فهاجروا إلى غيرها،

و هذا عام في كل زمان و مكان،

فلا بد أن يكون لكل مهاجر، ملجأ من المسلمين يلجأ إليه،

و موضع يتمكن من إقامة دينه فيه.

#### (إِنَّمَا يُوكِفَّ ٱلصَّابِرُونَ )

١ –الصبر على أقدار الله المؤلمة فلا يتسخطها،

٢ - و الصبر عن معاصيه فلا يرتكبها،

٣-و الصبر على طاعته حتى يؤديها،

فوعد الله الصابرين

## (أَجْرَهُم بِغَيْرِحِسَابٍ)

أي: بغير حد و لا عد و لا مقدار،

و ما ذاك إلا لفضيلة الصبر و محله عند الله، و أنه معين على كل الأمور.

قُلُ إِنِّيَ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ اللَّهِ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَلَ ٱلْمُسْلِمِينَ اللَّهُ الدِّينَ اللَّهُ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَلَ ٱلْمُسْلِمِينَ اللَّهُ قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴿ اللَّهُ أَعْبُدُ مُعْلِصًا لَّهُ، دِيني ﴿ اللَّهُ أَعْبُدُ مُعْلِصًا لَّهُ، دِيني ﴿ اللَّهُ اللَّهُ أَعْبُدُ مُعْلِصًا لَّهُ، دِيني ﴿ اللَّهُ اللَّلَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه فَأَعْبُدُواْ مَا شِثْتُم مِّن دُونِهِ ۗ قُلْ إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةُ أَلَا ذَالِكَ هُوَ ٱلْخُسْرَانُ ٱلْمُبِينُ ۗ ﴿ لَهُمْ مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِنَ ٱلنَّـارِ وَمِن تَحْنِيمْ ظُلَلُ ذَالِكَ يُخَوِّفُ ٱللَّهُ بِهِمِ عِبَادَهُۥ يَعِبَادِ فَأَتَّقُونِ اللَّ وَٱلَّذِينَ ٱجْتَنَبُوا ٱلطَّنغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوٓا إِلَى ٱللَّهِ لَمُمُ ٱلْمُشْرَئُ فَبَشِرْعِبَادِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَسَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ وَأَنَابُوٓا إِلَى ٱللَّهِ لَمُمُ ٱلْمُشْرَئُ فَبَشِرْعِبَادِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَسَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ وَأَنَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَالِهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَل أُولَيْهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَنْهُمُ ٱللَّهُ وَأُولَيْهِكَ هُمْ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ اللَّ أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ أَفَأَنْتَ تُنقِذُ مَن فِي ٱلنَّارِ ﴿ اللَّ لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱنَّقَوَّا رَبَّهُمْ لَكُمْ غُرَفٌ مِّن فَوقِهَا غُرَفُ مَّبْنِيَةٌ تَجْرِي مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ وَعْدَ ٱللَّهِ لَا يُخْلِفُ ٱللَّهُ ٱلْمِيعَادَ الله أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءً فَسَلَكُهُ بِنَكِيعَ فِ ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ ، زَرْعًا تُخْنَلِفًا ٱلْوَنُهُ، ثُمَّ يَهِيجُ فَ تَرَكُهُ مُصْفَ كَا ثُمَّ يَجْعَلُهُ، حُطَلمًا إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكْرَىٰ لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ اللَّهُ اللَّالْبَبِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ مُغْلِصًا لَّهُ الدِّينَ السُّ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَلَ الْمُسْلِمِينَ السُّ

قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴿ اللَّهُ أَعْبُدُ مُعْلِصًا لَّهُ ويني ﴿ اللّ

فَأَعْبُدُواْ مَا شِثْتُم مِّن دُونِهِ ۚ قُلْ إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةُ

۲۳-م۱۹-ص۲۶

# أَلَا ذَالِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ ٱلْمُبِينُ اللهُ لَهُم مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِّنَ ٱلنَّارِ وَمِن تَعْنِيمْ ظُلَلُ ذَالِكَ يُعَوِّفُ ٱللَّهُ بِهِ عِبَادَهُۥ يَعِبَادِ فَاتَّقُونِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَبَادِهُ.

أي (قُلُ)

يا أيها الرسول للناس:-

## (إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ )

في قوله في أول السورة:-(فَاعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ)

### (وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ ٱلْمُسْلِمِينَ)

\*الميسر:-و أمرني بأن أكون أول من أسلم من أمتي،

اللهادي للخلق إلى ربهم،

فيقتضي أني أول من ائتمر بما آمر به، و أول من أسلم،

و هذا الأمر لا بد من إيقاعه من محمد ﷺ، و ممن زعم أنه من أتباعه،

#### فلابــــد مــــن:-

١ - الإسلام في الأعمال الظاهرة،

٢-و الإخلاص لله في الأعمال الظاهرة و الباطنة.

### (قُلْ إِنِّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي)

في ما أمرني به من الإخلاص و الإسلام.

\*\*\*وَ هُوَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ. وَ هَذَا شَرْط،

وَ مَعْنَاهُ التَّعْرِيضُ بِغَيْرِهِ بِطَرِيقِ الْأَوْلَى وَ الْأَحْرَى

۲۳-م ۱۹- ص ٤٦٠

## (عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ)

يخلد فيه من أشرك، و يعاقب فيه من عصى.

(قُلِ ٱللَّهَ أَعْبُدُ مُغْلِصًا لَّهُ دِينِي )

\*\*\*وَ هَذَا أَيْضًا تَهْدِيدٌ و تَبَرّ مِنْهُمْ

(فَأَعْبُدُواْ مَا شِئْتُمُ مِّن دُونِهِم)

كما قال تعالى:

( قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ \* لا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ \* وَلا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ \* وَلا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ \* لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ ) وَلا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ \* لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ )

#### (قُلُ إِنَّ ٱلْخَكْسِرِينَ )

\*\*\*هَذَا هُوَ الْخَسَارُ الْبَيِّنُ الظَّاهِرُ الْوَاضِحُ.

\*\*\*إِهَّا الْخَاسِرُونَ كُلَّ الْخُسْرَانِ

Oحقیقــــة هـــــم

(ٱلَّذِينَ خَيِرُوٓا أَنفُسَهُمْ)

حيث حرموها الثواب و استحقت بسببهم وخيم العقاب

## (وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ )

أي فرق بينهم و بينهم و اشتد عليهم الحزن و عظم الخسران

\*\*\*تَفَارَقُوا فَلَا الْتِقَاءَ لَهُمْ أَبَدًا،

سَوَاءً ذَهَبُوا هُمْ إِلَى الْجَنَّةِ وَ قَدْ ذَهَبُوا هُمْ إِلَى النَّارِ،

أَوْ أَنَّ الْجَمِيعَ أُسْكِنُوا النَّارَ، وَ لَكِنْ لَا اجْتِمَاعَ لَهُمْ وَ لَا سُرُورَ

## (أَلَا ذَالِكَ هُوَ ٱلْخُسْرَانُ ٱلْمُبِينُ )

الذي ليس مثله خسران و هو خسران مستمر لا ربح بعده بل و لا سلامة ثم ذكر شدة ما يحصل لهم من الشقاء

فقال ( لَمُهُم مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِن ٱلنَّارِ )

أي قطع عذاب كالسحاب العظيم

(وَمِن تَعْنِيمٌ ظُلَلٌ )

\*\*\* كَمَا قَالَ:-

{لَهُمْ مِنْ جَهَنَّمَ مِهَادُّ وَمِنْ فَوْقِهِمْ غَوَاشٍ وَكَذَلِكَ نَجْزِى الظَّالِمِينَ} [الْأَعْرَافِ:٤١] وَ قَالَ:{يَوْمَ يَغْشَاهُمُ الْعَذَابُ مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ وَيَقُولُ ذُوقُوا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ} [الْعَنْكَبُوتِ:٥٥]

#### (ذَالِكَ )

الوصف الذي وصفنا به عذاب أهل النار سوط يسوق الله به عباده إلى رحمته

# (يُخَوِّفُ ٱللهُ بِهِ عِبَادَهُ،)

\*\*\* إِنَّمَا يَقص خَبَرَ هَذَا الْكَائِنِ لَا مَحَالَةَ لِيُخَوِّفَ بِهِ عِبَادَهُ،

لِيَنْزَجِرُوا عَنِ الْمَحَارِمِ وَ الْمَاَّثِمِ.

#### (يَكِعِبَادِ فَأُتَّقُونِ)

\*\*\*اخْشَوْا بَأْسِي وَ سَطْوَتِي، وَ عَذَابِي وَ نِقْمَتِي.

اي جعل ما أعده الأهل الشقاء من العذاب داع يدعو عباده إلى التقوى و زاجر عما يوجب العذاب

فسبحان من رحم عباده في كل شيء و سهل لهم الطرق الموصلة إليه و حثهم على سلوكها و رغبهم بكل مرغب تشتاق له النفوس

و تطمئن له القلوب وحذرهم من العمل لغيره غاية التحذير

و ذكر لهم الأسباب الزاجرة عن تركه

وَٱلَّذِينَ ٱجْتَنَبُوا ٱلطَّلَغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوٓا إِلَى ٱللَّهِ هَمُ ٱلْبُشْرَىٰ فَبَشِّرْعِبَادِ اللهُ اللَّهِ اللهُ اللهِ هَمُ ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ اللللَّهُ الللْمُوا اللَّهُ الللْمُوا اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْ

لما ذكر حال المجرمين ذكر حال المنيبين و ثوابهم،

فقال: (وَٱلَّذِينَ ٱجْتَنَبُوا ٱلطَّنغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا)

و المراد بالطاغوت في هذا الموضع، عبادة غير الله، فاجتنبوها في عبادتها.

و هذا من أحسن الاحتراز من الحكيم العليم،

لأن المدح إنما يتناول المجتنب لها في عبادتها.

#### (وَأَنَابُواْ إِلَى ٱللَّهِ )

بعبادته و إخلاص الدين له،

فانصرفت دواعيهم من عبادة الأصنام إلى عبادة الملك العلام،

و من الشرك و المعاصي إلى التوحيد و الطاعات،

## (لَمُهُمُ ٱلْبُشْرَيْ )

التي لا يقادر قدرها، و لا يعلم وصفها، إلا من أكرمهم بها،

١-الثناء الحسن،

٢-و الـــرؤيا الصالحة،

٣-و العنــاية الربانية من الله، التي يرون في خلالها،

أنه مريد لإكرامهم في الدنيا و الآخرة،

و لهـــم البشــرى في الآخــرة :-

عند الموت، و في القبر، و في القيامة،

و خاتمة البشرى ما يبشرهم به الرب الكريم،

من دوام رضوانه و بره و إحسانه و حلول أمانه في الجنة.

و لما أخبر أن لهم البشرى، أمره الله ببشارتهم،

و ذكر الوصف الذي استحقوا به البشارة

#### فقال: (فَبَشِّرْعِبَادِ اللهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ)

\*\*\*يَفْهَمُونَهُ وَ يَعْمَلُونَ مِا فِيهِ، كَقَوْلِهِ تَعَالَى لِمُوسَى حِينَ آتَاهُ التَّوْرَاةَ: - {فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ وَأُمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُوا بِأَحْسَنِهَا} [الْأَعْرَافِ:١٤٥].

و هذا جنس يشمل كل قول فهم يستمعون جنس القول ليميزوا بين ما ينبغي إيثاره مما ينبغي اجتنابه،

المناهد المن حزمهم و عقلهم أنهم يتبعون أحسنه،

و أحسنه على الإطلاق كلام الله و كلام رسوله،

كما قال في هذه السورة:-(اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا )الآية.

أنه لما أخبر عن هؤلاء الممدوحين أنهم يستمعون القول فيتبعون أحسنه،

كأنه قيل: هل من طريق إلى معرفة أحسنه حتى نتصف بصفات أولي الألباب، و حتى نعرف أن من أثره علمنا أنه من أولى الألباب؟

قيل: نعم، أحسنه ما نص الله عليه

( اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا )الآية.

(ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ وَأُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَدُهُمُ ٱللَّهُ

لأحسن الأخلاق و الأعمال

\*\*\*في الدنيا و الاخرة

(وَأُوْلَئِيكَ هُمُ أُوْلُواْ الْأَلْبَكِ )

أي: العقول الزاكية.

Oو من لبهم و حزمهم، أنهم عرفوا الحسن من غيره،

و آثروا ما ينبغي إيثاره، على ما سواه،

و هذا علامة العقل، بل لا علامة للعقل سوى ذلك،

الذي لا يميز بين الأقوال، حسنها، و قبيحها،

ليس من أهل العقول الصحيحة، أو الذي يميز،

لكن غلبت شهوته عقله،

فبقي عقله تابعا لشهوته فلم يؤثر الأحسن، كان ناقص العقل.

أَفَمَنَ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ أَفَأَنتَ تُنقِذُ مَن فِي ٱلنَّادِ الْ اللَّهُ الْعَذَابِ أَفَأَنتَ تُنقِذُ مَن فِي ٱلنَّادِ اللَّا الْأَنْهَارُ اللَّهُ الْأَنْهَارُ اللَّهُ الْأَنْهَارُ اللَّهُ الْأَنْهَارُ اللَّهُ الْأَنْهَارُ اللَّهُ الْمُ الْمُؤَمِّلُ الْمُنْهَارُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللللْمُ اللَّهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْمُ اللَّهُ الللْهُ الللْمُ

وَعْدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ ٱلْمِيعَادَ اللهُ

(أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ أَفَأَنْتَ تُنقِذُ مَن فِي ٱلنَّادِ)

أفمن وجبت عليه كلمة العذاب باستمراره على غيه و عناده و كفره،

فإنه لا حيلة لك في هدايته،

و لا تقدر تنقذ من في النار لا محالة.

## (لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱنَّقَوَّا رَبَّهُمْ)

لكن الغنى كل الغنى، و الفوز كل الفوز، للمتقين الذين أعد لهم من الكرامة و أنواع النعيم، ما لا يقادر قدره.

## (لَمُنُمُ غُرُفٌ )

أي: منازل عالية مزخرفة، من حسنها و بهائها و صفائها

أنه يرى ظاهرها من باطنها و باطنها من ظاهرها،

و من علوها و ارتفاعها،أنها ترى كما يرى الكوكب الغابر في الأفق الشرقي أو الغربي،

و لهذا قال: - (مِّن فَرِّقِهَا غُرُفُّ)

أي: بعضها فوق بعض

#### (مَّبْنِيَّةً)

بذهب و فضة، و ملاطها المسك الأذفر.

\*\*\*صحيح البخاري

7000 - عَنْ سَهْل الله عَن النَّبِيِّ عَلَيْقًالَ: -

«إِنَّ أَهْلَ الجَنَّةِ لِّيَتَرَاءَوْنَ الغُرَفَ فِي الجَنَّةِ، كَمَا تَتَرَاءَوْنَ الكَوْكَبَ فِي السَّمَاءِ» \*\*\* مسند أحمد ط الرسالة:-

٨٤٢٣-عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هُعَن النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ:

إِنَّ أَهْلَ الْجَنَّةِ لَيَتَرَاءَوْنَ فِيهَا كَمَا تَرَاءَوْنَ الْكَوْكَبَ الدُّرِّيَّ وَ الْكَوْكَبَ الشَّرْقِيَّ، وَ الْكَوْكَبَ الشَّرْقِيَّ، وَ الْكَوْكَبَ الشَّرْقِيِّ، وَ الْكَوْكَبَ الْغَارِبَ فِي الْأُفْقِ الطَّالِعَ فِي تَفَاضُلِ الدَّرَجَاتِ "

قَالُوا: يَا رَسُولَ ٱللهِ، أُولَٰئِكَ ٱلنَّبِيُّونَ

قَالَ:بَلَى،وَ الَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، أَقْوَامٌ آمَنُوا بِاللهِ وَ رَسُولِهِ، وَ صَدَّقُوا الْمُرْسَلِينَ الْمُرْسَلِينَ

## (جَوِي مِن تَعَنِهَا ٱلْأَنْهَارُ )

المتدفقة، المسقية للبساتين الزاهرة و الأشجار الطاهرة،

فتغل بأنواع الثمار اللذيذة، و الفاكهة النضيجة.

## (وَعْدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ ٱلْمِيعَادَ)

و قد وعد المتقين هذا الثواب، فلا بد من الوفاء به،

فليوفوا بخصال التقوى، ليوفيهم أجورهم.

أَلَمْ تَرَأَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَسَلَكُهُ، يَنَبِيعَ فِ ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ وَزَرْعًا تُخْنَلِفًا ٱلْوَنُهُ، ثُمَّ يَهِيجُ فَ تَرَنَهُ مُصْفَ كَا ثُمَّ يَجْعَلُهُ، حُطَلمًا إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكْرَىٰ لِأُولِى ٱلْأَلْبَبِ الْآَا)

( أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءً )

يذكر تعالى أولي الألباب، ما أنزله من السماء من الماء،

(فَسَلَكُهُ مِنْكِيعَ فِ ٱلْأَرْضِ)

أي: -أودعه فيها ينبوعا، يستخرج بسهولة و يسر،

(ثُمَّ يُغْرِجُ بِهِد زَرْعًا تُغْنَلِفًا أَلْوَنَهُ

من بر و ذرة، و شعير و أرز، و غير ذلك.

## (ثُمُّ يَهِيجُ)

عند استكماله، أو عند حدوث آفة فيه

\*\*\*بَعْدَ نَضَارَتِهِ وَ شَبَابِهِ يَكْتَهلُ

(فَ تَرَيْنَهُ مُصْفِكِزًا)

۲۳-م ۱۹- ص۶۳۶

\*\*\*قَدْ خَالَطَهُ اليُّبْس،

(ثُمَّ يَجْعَلُهُ، حُطَلمًا )

\*\*\*ثُمَّ يَعُودُ يَابِسًا يَتَحَطَّمُ،

0متكسرا

## (إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَىٰ لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ)

يذكرون بها عناية ربهم و رحمته بعباده

حيث يسر لهم هذا الماء، و خزنه بخزائن الأرض تبعا لمصالحهم.

و يذكرون به كمال قدرته، و أنه يحيي الموتى، كما أحيا الأرض بعد موتها،

و يذكرون به أن الفاعل لذلك هو المستحق للعبادة.

اللَّهم اجعلنا من أولي الألباب، الذين نوهت بذكرهم،

و هديتهم بما أعطيتهم من العقول،

و أريتهم من أسرار كتابك و بديع آياتك ما لم يصل إليه غيرهم،

إنك أنت الوهاب.

\*\*\*الَّذِينَ يَتَذَكَّرُونَ بِهَذَا فَيَعْتَبِرُونَ إِلَى أَنَّ الدُّنْيَا هَكَذَا،

تَكُونُ خَضِرةً نَضِرَةً حَسْنَاءَ، ثُمَّ تَعُودُ عَجُوزا شَوْهَاءَ،

وَ الشَّابُّ يَعُودُ شَيْخًا هَرِما كَبِيرًا ضَعِيفًا قَدْ خَالَطَهُ الْيُبْسُ

وَ بَعْدَ ذَلِكَ كُلِّهِ الْمَوْتُ. ۗ

فَالسَّعِيدُ مَنْ كَانَ حِالُهُ بَعْدَهُ إِلَى خَيْرِ

وَ كَثِيرًا مَا يَضْرِبُ اللهُ تَعَالَى مَثَلَ الْحَيَأَةِ الدُّنْيَا هِمَا يُنَزِّلُ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ، وَ يُنْبِتُ بِهِ زُرُوعًا وَ ثِمَارًا، ثُمَّ يَكُونُ بَعْدَ ذَلِكَ حُطاما، كَمَا قَالَ تَعَالَى: {وَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءٍ أَنزلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا تَذْرُوهُ الرِّيَاحُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقْتَدِرًا} [الْكَهْفِ:٤٥]

أَفَكَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدْرَهُ، لِلْإِسْلَىدِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورِ مِّن رَّبِّهِ ۗ فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ اللَّهِ أَوْلَيْكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ١٠٠٠ فَوَيْلُ لِلْقَاسِيَةِ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنْبًا مُّتَشَبِهًا مَّثَانِي نَقْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهَ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَكَآهُ وَمَن يُضَلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ اللَّهُ أَفَمَن يَنَقِي بِوَجْهِهِ مُوْءَ ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةَ وَقِيلَ لِلظَّلِمِينَ ذُوقُواْ مَا كُنُكُمُ تَكْسِبُونَ اللَّ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَنَاهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ الله وَلَقَدَ ضَرَبْنَ الِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَّعَلَّهُمْ يَنَذَكَّرُونَ الله قُرُءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوجٍ لَّعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ اللَّهُ صَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَّكَآءُ مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِّرَجُلِ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ بَلُ أَكُثُرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ اللَّ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ اللَّ اللَّهُ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْنُصِمُونَ اللهُ

# أَفَمَن شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ. لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورِ مِن رَّيِهِ مَ فَهُوَ عَلَى نُورِ مِن رَّيِهِ مُ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ اللَّهِ أُولَيَهِكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ اللَّ

(أَفْكَنَ شَرَحَ ٱللَّهُ صَدْرَهُ، لِلْإِسْلَامِ )

أفيستوي من شرح الله صدره للإسلام،

فاتسع لتلقي أحكام الله و العمل بها، منشرحا قرير العين، على بصيرة من أمره،

و هو المراد بقوله: (فَهُوَ عَلَىٰ نُورِ مِّن رَّبِّهِ ) كمن ليس كذلك، بدليل قوله:

(فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ ٱللَّهِ )

أي: لا تلين لكتابه، و لا تتذكر آياته، و لا تطمئن بذكره،

بل هي معرضة عن ربها، ملتفتة إلى غيره،

فهؤلاء لهم الويل الشديد، و الشر الكبير.

## (أُوْلَيْهِكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ )

و أي ضلال أعظم من ضلال من أعرض عن وليه؟

و من كل السعادة في الإقبال عليه، و قسا قلبه عن ذكره،

و أقبل على كل ما يضره؟

اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنَبًا مُّتَشَبِهَا مَّنَانِى نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ذَالِكَ هُدَى اللهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَاءُ وَمَن يُضَلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ اللهُ

(ٱللَّهُ نَزَّلَ )

يخبر تعالى عن كتابه الذي نزله

أنه (أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ )

على الإطلاق، فأحسن الحديث كلام الله،

و أحسن الكتب المنزلة من كلام الله هذا القرآن،

و إذا كان هو الأحسن، علم أن ألفاظه أفصح الألفاظ و أوضحها،

و أن معانيه، أجل المعاني، لأنه أحسن الحديث في لفظه و معناه،

#### (مُتشبها)

\*\*\*أَنَّ سِيَاقَاتِ الْقُرْآنِ تَارَةً تكونُ فِي مَعْنَى وَاحِدٍ، فَهَذَا مِنَ الْمُتَشَابِهِ

Oمتشابها في الحسن و الائتلاف و عدم الاختلاف، بوجه من الوجوه.
حتى إنه كلما تدبره المتدبر، و تفكر فيه المتفكر، رأى من اتفاقه،
حتى في معانيه الغامضة، ما يبهر الناظرين،

و يجزم بأنه لا يصدر إلا من حكيم عليم، هذا المراد بالتشابه في هذا الموضع.

و أما في قوله تعالى:-

## (هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتُ )

فالمراد بها، التي تشتبه على فهوم كثير من الناس،

و لا يزول هذا الاشتباه إلا بردها إلى المحكم،

و لهذا قال: (مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتُ)

فجعل التشابه لبعضه، و هنا جعله كله متشابها، أي: في حسنه، لأنه قال:-

### (أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ)

و هو سور و آيات، و الجميع يشبه بعضه بعضا كما ذكرنا.

#### كِنْبَامُّتَشَيِهًا)

#### (مَّنَانِيَ )

أي: تثنى فيه القصص و الأحكام،

و الوعد و الوعيد،

و صفات أهل الخير،

و صفات أهل الشر،

و تثنى فيه أسماء اللّه و صفاته،

۲۳-م۲۰-ص۲۳

و هذا من جلالته، و حسنه،

فإنه تعالى، لما علم احتياج الخلق إلى معانيه المزكية للقلوب، المكملة للأخلاق،

و أن تلك المعانى للقلوب، بمنزلة الماء لسقى الأشجار،

فكما أن الأشجار كلما بعد عهدها بسقى الماء نقصت، بل ربما تلفت،

و كلما تكرر سقيها حسنت و أثمرت أنواع الثمار النافعة،

فكذلك القلب يحتاج دائما إلى تكرر معانى كلام الله تعالى عليه،

و أنه لو تكرر عليه المعنى مرة واحدة في جميع القرآن، لم يقع منه موقعا، و لم تحصل النتيجة منه،

و لهذا سلكت في هذا التفسير هذا المسلك الكريم، اقتداء بما هو تفسير له، فلا تجد فيه الحوالة على موضع من المواضع،

بل كل موضع تجد تفسيره كامل المعنى، غير مراع لما مضى مما يشبهه،

و إن كان بعض المواضع يكون أبسط من بعض و أكثر فائدة،

و هكذا ينبغي للقارئ للقرآن، المتدبر لمعانيه، أن لا يدع التدبر في جميع المواضع منه،

فإنه يحصل له بسبب ذلك خير كثير، و نفع غزير.

۞ تَارَةً تكونُ بِذِكْرِ الشَّيْءِ وَ ضِدِّهِ، كَذِكْرِ الْمُؤْمِنِينَ ثُمَّ الْكَافِرِينَ، وَ كَذِكْرِ الْمُؤْمِنِينَ ثُمَّ الْكَافِرِينَ، وَ كَصِفَةِ الْجَنَّةِ ثُمَّ صِفَةِ النَّارِ، وَ مَا أَشْبَهَ هَذَا، فَهَذَا مِنَ الْمَثَانِي،

كَقَوْلِهِ تَعَالَى: {إِنَّ الأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَحِيمٍ} [الِانْفِطَارِ: ١٤، ١٣] ،

وَ كَقَوْلِهِ ﴿ كَلَا إِنَّ كِتَابَ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينٍ } [الْمُطَفِّفِينَ:٧] إِلَى أَنْ قَالَ: {كَلا إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ لَفِي عِلِّيِّينَ } [الْمُطَفِّفِينَ:١٨] {هَذَا ذِكْرُّ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسْنَ مَآبٍ } [ص:٤٩]

إِلَى أَنْ قَالَ: {هَذَا وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبٍ} [ص:٥٥] وَ نَحْوِ هَذَا مِنَ السِّيَاقَاتِ فَهَذَا كُلُّهُ مِنَ الْمَثَانِي، أَيْ: فِي مَعْنَيَيْنِ اثْنَيْن،

َ يَهُ إِذَا كَانَ السِّيَاقُ كُلُّهُ فِي مَعْنَى وَاحِدٍ يُشْبِهُ بَعْضُهُ بَعْضًا، فَهُوَ الْمُتَشَابِهِ الْمَذْكُورِ فِي قَوْلِهِ: فَهُوَ الْمُتَشَابِهُ وَ لَيْسَ هَذَا مِنَ الْمُتَشَابِهِ الْمَذْكُورِ فِي قَوْلِهِ:

{مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتُّ} [آلِ عِمْرَانَ:٧] ذَاكَ مَعْنَى آخَرُ.

و لما كان القرآن العظيم بهذه الجلالة والعظمة، أثَّر في قلوب أولي الألباب المهتدين،

فلهذا قال تعالى: (نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ) لما فيه من التخويف و الترهيب المزعج،

> (ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهُ ) أي: عند ذكر الرجاء و الترغيب،

فهو تارة يرغبهم لعمل الخير، و تارة يرهبهم من عمل الشر.

(ذَلِكَ )

الذي ذكره الله من تأثير القرآن فيهم

(هُدَى اللهِ)

أي: هداية منه لعباده، و هو من جملة فضله و إحسانه عليهم

(بہّدی بھے)

أي: بسبب ذلك

(مَن يَشَكَآءُ )

من عباده.

و يحتمل أن المراد بقوله: (ذَالِكُ )

أي: القرآن الذي وصفناه لكم.

(هُدَى اللهِ)

الذي لا طريق يوصل إلى الله إلا منه

(بَهْدِی بِهِ مَن یَشَاهُ )

ممن حسن قصده،

كما قال تعالى (يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلامِ)

\*\*\*هَذِهِ صِفَةُ مَنْ هَدَاهُ اللهُ، وَ مَنْ كَانَ عَلَى خِلَافِ ذَلِكَ فَهُوَ مِمَّنْ أَضَلَّهُ اللهُ، { وَمَنْ يُضْلِل اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ } [الرَّعْدِ:٣٣] .

## (وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ)

لأنه لا طريق يوصل إليه إلا توفيقه و التوفيق للإقبال على كتابه،

فإذا لم يحصل هذا، فلا سبيل إلى الهدى،

و ما هو إلا الضلال المبين و الشقاء.

أَفَمَن يَنَقِى بِوَجْهِمِ اسُوّءَ ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ وَقِيلَ لِلظَّلِمِينَ ذُوقُواْ مَا كُنُمُ تَكْسِبُونَ ﴿ اللَّهِ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَنَاهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ خَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ اللَّهُ فَأَذَاقَهُمُ ٱللَّهُ ٱلْخِزْى فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَّ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ فَا فَأَذَاقَهُمُ ٱللَّهُ ٱلْخِزْى فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَّ فَا فَا اللَّهُ اللَّهُ الْخِزْى فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَّ فَا فَا مَا مُؤَنَّ اللَّهُ اللَّهُ الْخِزْى فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْخِزْى فِي ٱلْحَيوْةِ ٱلدُّنِيَّ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِنَا اللللْهُ اللْمُؤْلِنَا لَهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللْمُؤْلِقُ الللللْمُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولَ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الْمُؤْلِقُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُولَى الللْمُؤْلِقُ اللللْمُولِ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُولُولُ الللْمُولُولُولُولُ الللْمُولُ

( أَفَمَن يَنَّقِى بِوَجْهِهِ عُسُوَّة ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ )

أي: أفيستوي هذا الذي هداه اللّه،

و وفقه لسلوك الطريق الموصلة لدار كرامته،

كمن كان في الضلال و استمر على عناده حتى قدم القيامة، فجاءه العذاب العظيم فجعل يتقى بوجهه الذي هو أشرف الأعضاء

و أدنى شيء من العذاب يؤثر فيه، فهو يتقى فيه سوء العذاب

لأنه قد غلت يداه و رجلاه،

## (وَقِيلَ لِلظَّالِمِينَ )

أنفسهم، بالكفر و المعاصي، توبيخا و تقريعا: -

(ذُوقُواْ مَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ )

\*\*\*كَمَنْ يَأْتِي لَمِنًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟! كَمَا قَالَ تَعَالَى:

{أَفَمَنْ يَمْشِى مُكِبًّا عَلَى وَجْهِهِ أَهْدَى أَمَّنْ يَمْشِى سَوِيًّا عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ} [الْمُلْكِ:٢٢] ،

وَ قَالَ: {يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَ} [الْقَمَرِ:٤٨] وَ قَالَ تَعَالَى {أَفَمَنْ يُلْقَى فِي النَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَنْ يَأْتِي آمِنًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ} [فُصِّلَتْ:٤٠] وَ اكْتَفَى فِي هَذِهِ الْآيَةِ بِأَحَدِ الْقِسْمَيْنِ عَنِ الْآخَرِ

(كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ)

من الأمم كما كذب هؤلاء

(فَأَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ )

جاءهم في غفلة أول نهار، أو هم قائلون.

(فَأَذَا قَهُمُ ٱللَّهُ)

بذلك العذاب

(ٱلْخِزْىَ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا )

فافتضحوا عند الله و عند خلقه

(وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ) فليحذر هؤلاء من المقام على التكذيب فيصيبهم ما أصاب أولئك من التعذيب.

وَلَقَدَّ ضَرَبْنَ الِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَّعَلَّهُمْ يَنَذَكَّرُونَ ﴿ وَلَقَدُ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكَاتُهُ فَوْءَانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوْجٍ لَعَلَّهُمْ يَنَقُونَ ﴿ فَلَ شَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شُرَكَاتُهُ مُتَسَنَّكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ مُتَسَنَّكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ مُتَسَنَّونَ الْ مَثَلًا ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنِيْتُ وَإِنَّهُم مَيْتُونَ الْ اللَّهُ مَنْ الْحَمَّلُ اللَّهُ مَنْ الْحَمَّلُ اللَّهُ مَنْ الْحَمَّلُ اللَّهُ مَنْ الْحَمْ مُونَ الْحَمْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ الْحَمْ مُونَ اللَّهُ مَنْ الْحَمْ مُونَ الْحَمْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ مَنْ الْحَمْ مُونَ الْحَمْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ مَنْ الْحَمْ مُونَ اللَّهُ مَنْ الْحَمْ مُونَ الْحَمْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَنْ الْحَمْ مُونَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ مُلِّ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَ

( وَلَقَدَّ ضَرَبَنَ الِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ )

يخبر تعالى أنه ضرب في القرآن من جميع الأمشال:-

١ -أمثال أهل الخير

٢ - و أمثال أهل الشر،

٣-و أمثال التوحيد و الشرك،

٤-و كل مثل يقرب حقائق الأشياء، و الحكمة في ذلك

## (لَعَلَّهُمْ يَنَذَكَّرُونَ )

عندما نوضح لهم الحق فيعلمون و يعملون.

\*\*\*فَإِنَّ الْمَثَلَ يُقَرِّب الْمَعْنَى إِلَى الْأَذْهَانِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى:

{ضَرَبَ لَكُمْ مَثَلًا مِنْ أَنْفُسِكُمْ} [الرُّومِ:٢٨]

أَيْ: تَعْلَمُونَهُ مِنْ أَنْفُسِكُمْ، وَ قَالَ:

{وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلا الْعَالِمُونَ} [الْعَنْكَبُوتِ:٤٣].

#### (فَرُءَانًا عَرَبِيًّا)

أي: جعلناه قرآنا عربيا، واضح الألفاظ، سهل المعاني، خصوصا على العرب.

#### (غَیْرَ ذِی عِوج )

أي: ليس فيه خلل و لا نقص بوجه من الوجوه،

لا في ألفاظه و لا في معانيه،

و هذا يستلزم كمال اعتداله و استقامته كما قال تعالى:

(الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ عِوَجًا \* قَيِّمًا)

## (لَّعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ )

الله تعالى، حيث سهلنا عليهم طرق التقوى العلمية و العملية،

بهذا القرآن العربي المستقيم، الذي ضرب الله فيه من كل مثل

Oثم ضرب مثلا للشرك و التوحيد فقال: - (ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَالًا رَّجُلًا)

أي: عبدا

(فِيهِ شُرَكَآةُ مُتَشَكِسُونَ)

فهم كثيرون، و ليسوا متفقين على أمر من الأمور و حالة من الحالات حتى تمكن راحته،

بل هم متشاكسون متنازعون فيه، كل له مطلب يريد تنفيذه و يريد الآخر غيره، فما تظن حال هذا الرجل مع هؤلاء الشركاء المتشاكسين؟

## (وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ )

أي: خالصا له، قد عرف مقصود سيده، و حصلت له الراحة التامة

## (هَلْ يَسْتَوِيَانِ )

أي: هذان الرجلان

#### (مَثُلًا ) ؟

لا يستويان.

كذلك المشرك، فيه شركاء متشاكسون، يدعو هذا، ثم يدعو هذا

فتراه لا يستقر له قرار، و لا يطمئن قلبه في موضع،

و الموحد مخلص لربه،قد خلصه الله من الشركة لغيره،

فهو في أتم راحة و أكمل طمأنينة،

ف (هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ )

على تبيين الحق من الباطل، و إرشاد الجهال.

## (بَلُ أَكْثَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ )

## (إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ)

أي: كلكم لا بد أن يموت

## ( وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرٍ مِنْ قَبْلِكَ الْخُلْدَ أَفَإِنْ مِتَّ فَهُمُ الْخَالِدُونَ )

\*\*\*هَذِهِ الْآيَةُ مِنَ الْآيَاتِ الَّتِي اسْتَشْهَدَ بِهَا الصِّدِّيقُ ﴿ عِنْدَ مَوْتِ الرَّسُولِ السِّدَيقُ ﴿ عَنْدَ مَوْتِ الرَّسُولِ اللَّاسُ مَوْتَهُ،

مَعَ قَوْلِهِ: {وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللَّهَ شَيْعًا وَسَيَجْزِى اللَّهُ الشَّاكِرِينَ } [آلِ عِمْرَانَ:١٤٤]

وَ مَعْنَى هَٰذِهِ الْآيَةِ:-

سَتُنْقَلُونَ مِنْ هَذِهِ الدَّارِ لَا مَحَالَةَ وَ سَتَجْتَمِعُونَ عِنْدَ اللهِّ فِي الدَّارِ الْآخِرَةِ، وَ تَخْتَصِمُونَ فِيهَا أَنْتُمْ فِيهِ فِي الدُّنْيَا مِنَ التَّوْحِيدِ وَ الشِّرُّكِ بَيْنَ يَدَيِ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، فَيَفْصِلُ بَيْنَكُمْ، وَ يَفْتَحُ بِالْحَقِّ وَهُوَ الْفَتَّاحُ الْعَلِيمُ،

فَيُنْجِي الْمُؤْمِنِينَ الْمُخْلِصِينَ الْمُوَحِّدِينَ،

وَ يُعَذِّبُ الْكَافِرِينَ الْجَاحِدِينَ الْمُشْرِكِينَ الْمُكَذِّبِينَ.

ثُمَّ إِنَّ هَذِهِ الْآيَةَ -وَ إِنْ كَانَ سِيَاقُهَا فِي الْمُؤْمِنِينَ وَ الْكَافِرِينَ،

و ۚ ذِكْرِ الْخُصُومَةِ بَيْنَهُمْ فِي الدَّارِ الْآخِرَةِ-

فَإِنَّهَا شَامِلَةٌ لِكُلِّ مُتَنَازِعَيِّن فِي الَّدُّنْيَا،

فَإِنَّهُ تُعَادُ عَلَيْهِمُ الْخُصُومَةُ فِي الدَّارِ الْآخِرَةِ.

\*\*\*قَالَ ابْنُ أَبِي حَاتِم، رَحِمَهُ اللَّهُ:-عَنِ الزُّبَيْرِ

قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ: {ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ}

قَالَ الزُّبَيْرُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَتُكَرَّرُ عَلَيْنَا الْخُصُومَةُ؟ قَالَ: "نَعَمْ". قَالَ: إِنَّ الْأَمْرَ إِذًا لَشَدِيدٌ.

( ثُمَّ إِنَّكُمُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْنَصِمُونَ) فيما تنازعتم فيه، فيفصل بينكم بحكمه العادل، و يجازي كُلا ما عمله (أَحْصَاهُ اللَّهُ وَنَسُوهُ)